Jurnal Penelitian Nusantara

// / °® Volume 2 ; Nomor 1 ; Januari 2026 ; Page 433-438
~ Doi : https://doi.org/10.59435/menulis.v2il.977
: Website : https://padangjurnal.web.id/index.php/menulis

E-ISSN : 3088-988X

Peran Imam Malik Dalam Menggunakan ‘Amal Ahl Al-Madinah Sebagai
Sumber Hukum Dalam Mazhab Maliki: Kajian Historis Tasyri’

Hasan Basri', Adnan Buyung Nasution?

! Hukum Keluarga Islam, Institut Agama Islam Daar Al-Uluum Asahan.
2 Hukum Ekonomi Syari’ah, Institut Agama Islam Daar Al-Uluum Asahan.
hasanbasri(@jiaidu-asahan.ac.id, adnanbuyungnasution@jiaidu-asahan.ac.id.

Abstract: This study analyzes Imam Malik's key role in establishing ‘Amal Ahl al-Madinah as a primary legal source
for the Maliki School. Through historical-analytical research, it demonstrates that Imam Malik elevated the
living practice of Medina s people into a formal legal source, considering it more authentic than solitary hadith
in certain cases. This decision was based on textual, historical, and logical arguments, shaping Maliki
Jurisprudence’s character of preserving tradition while remaining adaptive. This concept became the school's
distinctive identity, differentiating it from Hanafi and Shafi‘l schools, and drove its spread across the Maghrib
and Andalusia. It concludes that ‘Amal Ahl al-Madinah is the epistemological foundation “alan’Ing text, history,
and social reality in the Maliki School.

Keywords: Imam Malik, ‘Amal Ahl al-Madinah, Maliki School, Islamic Legal History, Jurisprudential
Epistemology.

Abstrak: Penelitian ini menganalisis peran Imam Malik dalam membangun konsep ‘Amal Ahl al-Madinah sebagai
sumber hukum utama Mazhab Maliki. Melalui kajian historis-analitis, penelitian ini menunjukkan bahwa Imam
Malik mengangkat praktik hidup penduduk Madinah menjadi sumber hukum formal, yang dianggapnya sebagai
sunnah Nabi yang lebih otentik daripada hadis ahad dalam kasus tertentu. Keputusan ini didasarkan pada
argumentasi tekstual, historis, dan logis, serta membentuk karakter fikih Maliki yang kuat menjaga tradisi namun
tetap adaptif. Konsep ini menjadi identitas khas mazhab yang membedakannya dari Hanafi dan Syafi‘i serta
mendorong penyebarannya di Maghrib dan Andalusia. Disimpulkan bahwa ‘Amal Ahl al-Madinah adalah
fondasi epistemologis yang menyeimbangkan teks, sejarah, dan realitas sosial dalam Mazhab Maliki.

Kata Kunci: Imam Malik, ‘Amal Ahl al-Madinah, Mazhab Maliki, Sejarah Hukum Islam, Epistemologi Fikih.

PENDAHULUAN

[lmu hukum Islam (fikih) berkembang dalam beberapa mazhab dan aliran pemikiran. Salah satu yang paling menonjol
adalah Mazhab Maliki, yang didirikan oleh Imam Malik ibn Anas (wafat 795 M) di Madinah. Ciri khas dari mazhab ini adalah
penggunaan ‘Amal Ahl al-Madinah sebagai sumber hukum Islam. Bagi Imam Malik dan para pengikutnya, bagaimana
masyarakat Madinah melaksanakan ajaran agama dari generasi ke generasi bukan sekadar kebiasaan, melainkan warisan
langsung dari zaman Nabi Muhammad Saw.

Penelitian ini berusaha memahami secara mendalam bagaimana konsep ‘Amal Ahl al-Madinah ini dibangun, digunakan,
dan pengaruhnya terhadap identitas Mazhab Maliki. Kajian ini penting karena metode Imam Malik ini berbeda dibandingkan
dengan pendiri mazhab lain. Sementara mazhab lain lebih menekankan pada teks tertulis (Alquran dan Hadis) dan penalaran
analogi, sedangkan Imam Malik memberikan tempat yang sangat istimewa pada bukti sejarah yang hidup berupa praktik sosial
yang dianggap otentik (Melchert, 1997).

Penelitian ini dilakukan dengan metode kajian kepustakaan, yaitu mengumpulkan dan menganalisis berbagai sumber
primer seperti kitab A/-Muwatha'

karya Imam Malik dan A/-Mudawwanah, serta sumber sekunder dari para peneliti modern. Tujuannya adalah untuk
menjawab beberapa pertanyaan kunci: Apa sebenarnya yang dimaksud dengan ‘Amal Ahl al-Madinah? Argumen apa yang
digunakan Imam Malik untuk mendukungnya? Bagaimana mekanisme penerapannya dalam menetapkan hukum? Serta,
bagaimana konsep ini akhirnya membentuk karakter dan penyebaran Mazhab Maliki di dunia Islam, khususnya di wilayah
barat seperti Afrika Utara dan Spanyol (Dutton, 1999).

Dengan menelusuri sejarah pemikiran hukum ini, diharapkan kita dapat lebih menghargai keragaman pendekatan dalam
warisan Islam dan memahami salah satu fondasi utama yang membuat Mazhab Maliki bertahan dan berpengaruh hingga hari
ini.

CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 433


mailto:hasanbasri@iaidu-asahan.ac.id

Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research). Jenis
penelitian ini dipilih karena berfokus pada analisis mendalam terhadap data tekstual dari sumber-sumber primer dan sekunder
yang berkaitan dengan konsep ‘Amal Ahl al-Madinah dalam Mazhab Maliki. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk
menggali, memahami, dan menginterpretasikan makna, konteks historis, serta perkembangan konsep tersebut secara
komprehensif (Creswell & Poth, 2018).

Penelitian ini berlandaskan pada kerangka teori ilmu Ushul Fikih (Islamic Legal Theory) dan Sejarah Sosial-Hukum Islam.
Kerangka ini dipilih karena kajian mengenai ‘Amal Ahl al-Madinah menyentuh dua aspek utama: Pertama, sebagai sebuah
metode istinbath hukum (legal reasoning) dalam tradisi Islam; dan Kedua, sebagai sebuah fenomena sosio-historis yang lahir
dari lingkungan spesifik Madinah pasca Nabi Muhammad SAW.

1. Perspektif Ushul Fikih: Penelitian ini menganalisis ‘amal sebagai salah satu sumber hukum (al-adillah al-syar’iyyah)
dalam sistem epistemologi Mazhab Maliki. Kajian ini akan menelusuri posisinya di antara sumber-sumber hukum lain
seperti Alquran, Sunnah (dalam arti hadis), [jma’, dan Qiyas. Teori dari ilmu Ushul Fikih digunakan untuk memahami
argumen-argumen deduktif (dalil naqli dan ‘aqli) yang dibangun oleh Imam Malik dan para ulama Maliki setelahnya
dalam memberikan legitimasi terhadap ‘amal, serta mekanisme teknis penggunaannya, seperti bagaimana ‘amal
didahulukan atas hadis ahad atau berinteraksi dengan nash yang umum (Hallaq, 1997; Al-Syathibi, 1997).

2. Perspektif Sejarah Sosial-Hukum: Kerangka ini digunakan untuk memahami ‘amal bukan hanya sebagai doktrin abstrak,
tetapi sebagai produk dari konteks masyarakat Madinah pada masa formatif Islam. Teori ini membantu menganalisis
mengapa konsep ini muncul di Madinah dan bukan di pusat hukum lain seperti Kufah, serta bagaimana struktur sosial,
otoritas keilmuan, dan transmisi pengetahuan di kota tersebut membentuk karakter ‘amal sebagai ijma’ yang terwujud
dalam tindakan (ijma’ ‘amali). Pendekatan ini juga digunakan untuk melacak pengaruh konsep ‘amal terhadap penyebaran
dan konsolidasi Mazhab Maliki sebagai identitas hukum-sosial di wilayah Maghrib dan Andalusia, dengan
mempertimbangkan faktor politik dan budaya setempat (Melchert, 1997; Fierro, 2011).

Dengan menyatukan kedua kerangka teori ini, penelitian ini berusaha memberikan analisis yang utuh bagaimana sebuah
praktik sosial-historis (‘amal) diangkat menjadi sebuah konstruk hukum yang sahih, dan bagaimana konstruk hukum itu sendiri
kemudian membentuk realitas sosial-hukum baru di luar tempat kelahirannya. Integrasi pendekatan normatif-tekstual (Ushul
Fikih) dan historis-sosiologis ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih kaya dan mendalam tentang objek
penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Konsep ‘Amal Ahl al-Madinah dan Konteks Historisnya
Berdasarkan dari beberapa literatur kitab klasik, bahwa tidak ditemukan definisi terminologis formal ‘Amal Ahl al-
Madinah sebaimana lazimnya definisi akademik modern. Namun, para ulama memberikan penjelasan deskriptif mengenai
konsep melalui pembahasan, contoh, dan penerapannya dalam mengistinbath hukum. Seperti dalam kitab al-Muwatta’, Imam
Malik selalu menggunakan ungkapan-ungkapan seperti:

Uaic 4de adiaall yaY)

Uie Lgub CidEd) Y A0 45)

“Perkara yang telah disepakati dan dipraktikkan di sisi kami.”

“Sunnah yang tidak diperselisihkan di sisi kami.”

Dari redaksi ini dapat dipahami bahwa ‘Amal Ahl al-Madinah menurut Imam Malik adalah Praktik keagamaan yang
berlaku secara kolektif dan mapan di Madinah, yang dianggap sebagai sunnah yang diwarisi dan tidak diperselisihkan. (Malik
ibn Anas, 1985).

Ibn al-Qasim (w. 191 H) menuturkan dalam kitabnya al-Mudawwanah al-Kubra yang merupakan kodifikasi pandangan
Imam Malik, beliau mengatakan bahwa ‘Amal Ahl al-Madinah dipahami sebagai tradisi hukum dan ibadah yang dikenal luas
di kota Madinah dan menjadi pegangan Imam Malik dalam menetapkan hukum, meskipun terkadang bertentangan dengan
hadis ahad (Ibn al-Qasim, n.d., sebagaimana dikutip dalam Sahnun, 1994).

Hal ini senada yang dikemukakan oleh al-Qadi Iyad (w. 544 H) dalam kitab Tartib al-Madarik, beliau menjelaskan bahwa
penduduk Madinah mewarisi perbuatan Nabi Muhammad Saw dan para sahabat secara langsung, baik dalam ibadah maupun
muamalah (al-Qadi Iyad, 1983)

Demikian pula Ibn Rushd al-Jadd (w. 520 H) dalam kitab al-Bayan wa al-Tahsil, menjelaskan ‘Amal Ahl al-Madinah
sebagai bentuk sunnah yang diketahui melalui praktik nyata. la membedakan antara Sunnah yang diketahui melalui riwayat
hadis dengan Sunnah yang diketahui melalui praktik penduduk Madinah (Ibn Rushd al-Jadd, n.d., sebagaimana dikutip dalam
berbagai sumber Maliki klasik)

Berdasarkan dari beberapa penjelasan yang telah disampaikan diatas, penulis menyimpulkan bahwa ‘Amal Ahl al-Madinah
dapat dipahami secara konseptual sebagai tradisi praktik keagamaan dan hukum yang dijalankan secara kolektif dan
berkesinambungan oleh penduduk Madinah sejak masa Nabi Muhammad Saw dan para sahabat, yang dipandang oleh Imam
Malik sebagai representasi dari sunnah dan dijadikan dasar dalam penetapan hukum.

‘Amal Ahl al-Madinah secara umum terbagi dua. Pertama, ‘Amal Nagqli, yaitu praktik yang diyakini bersumber langsung
dari Nabi Muhammad Saw dan terus dipraktikkan tanpa perubahan, seperti detail tata cara shalat atau adzan. Kedua adalah
‘Amal ljtihadi, yaitu keputusan hukum yang awalnya merupakan hasil ijtihad kolektif para ulama dan pemimpin Madinah
(seperti Khalifah Umar ibn Khattab) dalam menyelesaikan masalah baru. Keputusan ini kemudian diterima dan diamalkan

CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 434




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

secara luas, sehingga statusnya naik dari sekedar pendapat (ra’y) menjadi konsensus praktik yang mengikat (Al-Syathibi,
1997).

Dari sisi landasan metodologis, ‘Amal Ahl al-Madinah diposisikan sebagai hujjah syar‘iyyah dalam mazhab Maliki. Imam
Malik memandang bahwa praktik yang dilakukan secara berkesinambungan oleh penduduk Madinah merepresentasikan
sunnah Nabi Saw. Pandangan ini tampak jelas dalam al-Muwatta’, di mana Imam Malik kerap mendahulukan praktik
penduduk Madinah dibandingkan hadis ahad yang tidak sejalan dengannya. Menurut beliau, praktik kolektif yang diwariskan
secara turun-temurun lebih mencerminkan penerapan Sunnah daripada riwayat individual yang berpotensi mengandung
kekeliruan periwayatan atau pemahaman (Malik ibn Anas, 1985).

Para ulama Maliki setelahnya, seperti Ibn al-Qasim dan al-Qarafi, menjelaskan bahwa ‘Amal Ahl al-Madinah dapat
dikatakan dan dipahami sebagai bentuk ijma‘ ‘amali, yaitu kesepakatan yang terwujud dalam praktik nyata, bukan sekadar
pernyataan lisan. Oleh karena itu, dalam konflik antara hadis ahad dan praktik Madinah, mazhab Maliki memberikan
preferensi pada praktik apabila terbukti bersifat umum, kontinu, dan berkaitan langsung dengan aspek hukum syar*‘i (al-Qarafi,
1994).

Pendekatan metodologis ini berakar kuat pada konteks historis Madinah. Madinah merupakan tempat Nabi Saw
membangun tatanan sosial, politik, dan hukum Islam. Di kota ini, hukum Islam tidak hanya disampaikan secara normatif,
tetapi diterapkan langsung dalam kehidupan masyarakat. Setelah wafatnya Nabi Muhammad Saw, Madinah tetap menjadi
pusat rujukan keilmuan dan hukum. Banyak para sahabat menetap di kota ini dan meneruskan praktik hukum yang mereka
terima langsung dari Nabi, seperti Aisyah, Ibn Umar, dan Zayd bin Thabit. Tradisi keilmuan Madinah berkembang dengan
karakter menjaga kesinambungan praktik, sehingga hukum Islam diwariskan tidak hanya melalui teks, tetapi juga melalui
kebiasaan kolektif yang mapan (Ibn ‘Abd al-Barr, 1992).

Dari sisi epistemologis, otoritas ‘Amal Ahl al-Madinah bertumpu pada asumsi bahwa kedekatan dengan Nabi Saw
menghasilkan tingkat keandalan pengetahuan hukum yang tinggi. Praktik penduduk Madinah dianggap sebagai bentuk
transmisi langsung dari sunnah Nabi yang bersifat aplikatif. Ketika suatu praktik dilakukan secara konsisten oleh generasi
sahabat dan tabi‘in tanpa adanya penolakan signifikan, praktik tersebut dipandang sebagai bukti kuat atas legitimasi
hukumnya. Al-Syatibi menjelaskan bahwa tradisi praktik yang berkesinambungan dapat berfungsi sebagai penjelas dan
penegas makna nash, bahkan dalam beberapa kasus lebih kuat daripada dalil tekstual yang berdiri sendiri (al-Syatibi, 1997).

Dengan demikian, ‘Amal Ahl al-Madinah dalam mazhab Maliki bukan sekadar kebiasaan lokal, melainkan sumber
pengetahuan hukum yang terbangun dari integrasi antara teks, praktik historis, dan kesinambungan transmisi. Konsep ini
menunjukkan bahwa pemahaman hukum Islam tidak hanya berangkat dari teks normatif, tetapi juga dari realitas penerapan
hukum yang hidup di tengah masyarakat generasi awal Islam.

B. Argumentasi dan Mekanisme Imam Malik dalam Menggunakan ‘Amal Ahl al-Madinah

Allah Swt tidak menyebut istilah ‘Amal Ahl al-Madinah secara eksplisit dalam Alquran. Namun, para ulama dari mazhab
Maliki sebagaimana dijelaskan oleh al-Syatibi menyimpulkan legitimasi ‘Amal Ahl al-Madinah dalam ayat-ayat yang
menegaskan keutamaan generasi Islam Pertama (al-Syatibi, 1997). Allah Swt berfirman: “Dan orang-orang yang terdahulu
lagi pertama-tama (masuk Islam) dari golongan Muhajirin dan Ansar serta orang-orang yang mengikuti mereka dengan baik,
Allah ridha kepada mereka dan mereka pun ridha kepada-Nya.” (QS. al-Taubah [9]: 100) Menurut penjelasan Malikiyah, ayat
ini menunjukkan bahwa pemahaman dan praktik keagamaan para sahabat khususnya Muhajirin dan Ansar memiliki legitimasi
syar‘i. Karena Madinah merupakan tempat tinggal mayoritas Muhajirin dan Ansar serta pusat kehidupan Nabi Saw, maka
praktik keagamaan yang berkembang dan mapan di Madinah dipandang sebagai refleksi langsung dari Islam yang diridai Allah
(al-Syatibi, 1997; Dutton, 1999).

Dalam ayat yang lain, Allah Swt berfirman “Dan barang siapa menentang Rasul setelah jelas kebenaran baginya dan
mengikuti jalan selain jalan orang-orang mukmin, Kami biarkan ia leluasa terhadap kesesatan yang dipilihnya.” (QS. al-Nisa’
[4]: 115) Ayat ini dijadikan dasar bahwa ‘jalan’ yang dimaksud dalam ayat tersebut adalah praktek tradisi orang-orang mukmin
yang hidup bersama Nabi di Madinah. Al-Syatibi menegaskan bahwa “jalan kaum mukminin” pada masa awal Islam terwujud
dalam praktik yang hidup di tengah masyarakat. (al-Syatibi, 1997).

Hadis Nabi juga memberikan penguatan terhadap posisi Madinah dan praktik keagamaannya. Dalam Sahih al-Bukhari dan
Sahih Muslim diriwayatkan bahwa Nabi Saw bersabda: “Sesungguhnya iman akan kembali ke Madinah sebagaimana ular
kembali ke lubangnya.” (HR. al-Bukhari dan Muslim). Hadis ini dipahami oleh Imam Malik dan ulama Malikiyah sebagai
isyarat bahwa Madinah adalah pusat terjaganya iman dan Sunnah Nabi Saw. Oleh karena itu, praktik keagamaan yang
dilakukan secara konsisten oleh penduduk Madinah dipandang memiliki kedekatan khusus dengan Sunnah yang autentik
(Malik ibn Anas, 1985; Dutton, 1999).

Dalam Hadis yang lain Rasulullah Saw bersabda: “Madinah itu seperti tungku pandai besi; ia menghilangkan kotoran dan
menampakkan yang baik.” (HR. Muslim). Menurut penafsiran ulama Malikiyah, hadis ini menunjukkan bahwa Madinah
berfungsi sebagai ruang pemurnian ajaran Islam. Praktik keagamaan yang bertahan dan diterima secara luas di Madinah
dianggap telah melewati proses seleksi sosial dan keilmuan, sehingga layak dijadikan rujukan hukum (al-Zurqani, 2003).

Selain penjelasan dari Alquan dan Sunnah, ada argumentasi bersifat ‘aql/i dan historis-sosiologis tentang ‘Amal Ahl al-
Madinah. Imam Malik berpendapat bahwa Madinah adalah panggung di mana seluruh syariat diturunkan dan dipraktikkan di
hadapan ribuan saksi dari para sahabat. Praktik yang dijalankan secara turun-temurun di kota tersebut tidak mungkin lahir dari
kesepakatan untuk menyimpang dari kekeliruan secara kolektif (Abd-Allah, 2013). Oleh karena itu, konsensus praktik (‘amal)
yang hidup di Madinah dipandang sebagai bentuk penularan pengetahuan yang mutawatir secara faktual, yang tingkat
kepastiannya setara bahkan dalam hal tertentu lebih kuat dari berita mutawatir secara lisan (hadis).

() CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 435




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Implikasi paling kontroversial dari logika ini adalah pengunggulan ‘Amal atas Hadis Ahad dalam beberapa kasus tertentu.
Bagi Imam Malik, sebuah hadis ahad yang diriwayatkan oleh satu atau beberapa perawi dari luar Madinah, meskipun secara
sanad tampak sahih, tidak dapat menggugurkan sebuah praktik (‘Amal) yang telah dilaksanakan secara turun-temurun oleh
seluruh ulama dan masyarakat Madinah. Hal ini karena status ‘Amal sebagai mutawatir bil-fi’l (mutawatir dalam perbuatan)
memberikan kepastian (gath’i) yang lebih tinggi dibandingkan status hadis ahad yang bersifat dugaan kuat (zhanni) (Dutton,
1999). Salah satu contoh praktis yang sering dikaji adalah masalah sad! al-yadayn (melepaskan/ menjulurkan kedua tangan ke
samping badan saat berdiri) dalam shalat. Meskipun terdapat hadis ahad yang meriwayatkan perbuatan Nabi, yang berasal dari
hadis Wail bin Hujr tentang meletakkan tangan kanan di atas tangan kiri (qabd), Imam Malik tetap berpegang pada ‘Amal
penduduk Madinah yang konsisten melakukan sadl. Keputusannya didasarkan pada keyakinan bahwa mustahil seluruh
penduduk Madinah, termasuk para sahabat senior dan tabi’in, secara kompak bersama-sama meninggalkan sunnah Nabi yang
mereka saksikan langsung, hanya karena riwayat dari satu orang perawi Hadis (Dutton, 1999).

Lalu, bagaimana mekanisme teknis untuk mengetahui dan memverifikasi bahwa suatu praktik benar-benar merupakan
‘Amal Ahl al-Madinah yang memiliki otoritas? Imam Malik tidak menerima begitu saja semua tradisi. Proses verifikasi ini
bersifat ketat dan mengandalkan metode empiris observasional dalam lingkungan ilmu yang terbatas. Seorang peneliti atau
murid harus menyelidiki dan mengamati langsung praktik yang berlaku di Madinah. Sumber utamanya adalah kesaksian para
ulama Madinah yang dipercaya (Al-Zurqani, 2003). Mereka berfungsi sebagai “saksi hidup” yang memastikan
keberlangsungan suatu amalan. Jika suatu praktik misalnya, takbir dalam shalat ‘Id atau bagian tertentu dari tatacara haji
dilakukan secara seragam oleh masyarakat Madinah tanpa perselisihan, dan para ulama senior menyatakan bahwa itulah yang
mereka warisi dari generasi sebelumnya, maka praktik itu dapat ditetapkan sebagai ‘amal yang sah. Dengan kata lain,
ketiadaan perselisihan (adam al-khilaf) di kalangan ulama Madinah atas suatu praktik sering menjadi indikator kuat bahwa itu
adalah ‘amal yang mapan. Proses ini menunjukkan bahwa ‘amal bukanlah hukum yang kabur, melainkan sebuah fakta sosial
historis yang dapat diverifikasi melalui penyelidikan ilmiah.

Akan tetapi, penggunaan 'amal ini tidak berarti bebas dari batasan. Imam Malik menetapkan rambu-rambu yang jelas.
Pertama, ‘Amal sama sekali tidak berlaku jika bertentangan dengan nash Alquran atau Sunnah Mutawatirah yang maknanya
jelas dan pasti (gath’i). ‘amal berfungsi dalam wilayah di mana nash bersifat umum (‘am), mengandung kemungkinan
penafsiran, atau sama sekali tidak ada. Misalnya, aturan gath'i seperti larangan riba (QS. Al-Baqarah: 275) tidak dapat ditawar
oleh praktik apa pun di Madinah. Kedua, ‘Amal berakar kuat pada komunitas Madinah di masa awal Islam, sehingga tidak
semua kebiasaan daerah dapat dianggap sebagai sumber hukum. Contohnya, kebiasaan penduduk Madinah dalam tata cara
shalat 'Id dianggap sebagai warisan Nabi karena mereka adalah generasi penerus langsung para sahabat. Sementara, tradisi
serupa di kota lain seperti Baghdad atau Kufah pada masa kemudian tidak serta-merta memiliki kekuatan hukum yang sama,
karena tidak memiliki mata rantai transmisi praktik yang bersambung langsung ke masa Nabi. Dengan demikian, Otoritas
Madinah bersifat unik karena posisi historisnya sebagai tempat turunnya wahyu dan bermukimnya generasi terbaik umat pada
masa itu. Dengan batasan-batasan ini, Imam Malik sesungguhnya membangun sebuah sistem checks and balances yang
menjaga otoritas ‘amal agar tetap berada dalam koridor nash dan tidak menjadi tradisi lokal yang liar.

Secara keseluruhan, metodologi Imam Malik dalam menggunakan ‘Amal Ahl al-Madinah merupakan sebuah model ijtihad
yang konservatif namun sangat kontekstual. Beliau tidak terjebak pada teks semata, tetapi juga tidak melayang dalam abstraksi
logika murni. Sebaliknya, beliau menjadikan realitas sosial keagamaan yang otentik dan teruji sebagai penengah dan penjelas
atas teks. Metode ini menghasilkan figh yang sangat praktis, mencerminkan kesinambungan sejarah, dan sekaligus
menunjukkan kepercayaan diri yang tinggi pada otoritas komunitas awal yang menyaksikan kelahiran Islam. Dari sini, kita
dapat melangkah untuk menganalisis bagaimana paradigma unik ini akhirnya membentuk karakter dan penyebaran Mazhab
Maliki yang berbeda dari mazhab-mazhab fikih lainnya.

C. Pengaruh Konsep ‘Amal Ahl al-Madinah dalam Pembentukan Identitas Mazhab Mazhab Maliki
1. Pembentukan Karakter Fikih Mazhab Maliki

Pengaruh konsep ‘Amal Ahl al-Madinah terhadap pembentukan identitas mazhab dapat dilihat dari tiga ciri khas berikut:
Pertama, prioritas pada menjaga kelangsungan tradisi. Imam Malik melihat Madinah sebagai kota hijrah Nabi dan tempat
wahyu turun. Oleh karena itu, praktik kolektif penduduknya dianggap sebagai bentuk sunnah yang hidup dan terjaga. Jika
terdapat sebuah hadis yang bertentangan dengan praktik umum di Madinah, Imam Malik sering kali lebih memilih untuk
mengikuti ‘amal. Misalnya, dalam hal pelaksanaan shalat Id, beliau berpegang pada praktik yang dilakukan di Madinah
meskipun ada riwayat-riwayat lain. Pendekatan ini menghasilkan fikih yang sangat hati-hati terhadap perubahan dan sangat
menjaga kesinambungan dengan praktik generasi awal Islam (Dutton, 1999).

Kedua, sifat praktis dan kontekstual dalam penerapan hukum. Karena ‘amal adalah praktik yang hidup, fikih Maliki
cenderung mempertimbangkan kemaslahatan dan realitas sosial. Hukum tidak hanya dibangun berdasarkan teks semata, tetapi
juga bagaimana teks itu telah dipahami dan dijalankan dalam kehidupan masyarakat selama bertahun-tahun. Hal ini membuat
fikih Maliki sering dianggap lebih lentur dan adaptif terhadap kondisi setempat, selama tradisi itu sendiri dapat
dipertanggungjawabkan secara historis (Hallag, 2009). Keputusan hukum lahir dari observasi terhadap sunnah yang
dipraktikkan, bukan hanya “sunnah yang tertulis.

Ketiga, penekanan pada kesepakatan komunitas (ijma’) Madinah. Otoritas dalam menetapkan ‘amal tidak terletak pada
individu, melainkan pada kesepakatan para ulama dan praktik umum penduduk Madinah yang diwariskan. Ini mencerminkan
kepercayaan pada kebijaksanaan kolektif komunitas yang hidup di tempat tinggal Nabi. Konsep ini memperkuat sisi sosial
dalam pembentukan hukum, di mana hukum harus selaras dengan tradisi komunitas yang diyakini paling dekat dengan sumber
ajaran Islam (Wymann-Landgraf, 2013). Dengan demikian, identitas mazhab Maliki sangat kuat diwarnai oleh rasa hormat dan
ketergantungan pada warisan komunitas Madinah sebagai penjaga otentisitas agama.

CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 436



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

2. Respons dan Kritik Fugaha’ Mazhab Lain

Penerapan konsep ‘Amal Ahl al-Madinah oleh Imam Malik menuai tanggapan dan perdebatan yang cukup besar dari ulama
mazhab lain, terutama dari kalangan Hanafiyah dan pengikut Imam al-Syafi‘i. Perbedaan pandangan ini membantu
menempatkan Mazhab Maliki dalam peta pemikiran hukum Islam yang berbeda dari mazhab lainnya.

Ulama Hanafiyah, yang mendasarkan metode mereka pada penalaran rasional (ra’yu) dan giyas (analogi) yang kuat,
mempertanyakan landasan ‘amal sebagai sumber hukum yang berdiri sendiri. Bagi mereka, sumber hukum utama yang wajib
dipegang adalah Alquran, Sunnah (dalam arti riwayat Hadis), kemudian ijma’ dan qiyas. Praktik penduduk Madinah, dalam
pandangan Hanafiyah, tidak serta-merta dapat dianggap sebagai ijma’ yang mengikat atau sebagai bukti sunnah yang kuat,
kecuali jika dapat ditelusuri sanad (mata rantai periwayatan) per orangnya seperti Hadis. Mereka berpendapat bahwa tradisi
suatu daerah, meskipun mulia, bisa saja tercampur dengan adat setempat dan tidak selalu mewakili sunnah Nabi. Oleh karena
itu, mereka lebih mengutamakan Hadis yang diriwayatkan secara jelas ketimbang praktik umum yang tidak memiliki
dukungan riwayat perseorangan yang spesifik (Hallag, 2009).

Kritik paling mendetail dan sistematis datang dari Imam al-Syafi‘i. Beliau sangat menekankan kesatuan sumber otoritatif
hukum bagi seluruh umat Islam, yaitu Alquran dan Sunnah dalam pengertian Hadis Nabi yang diriwayatkan (khabar). Dalam
pandangan al-Syafi‘i, otoritas itu melekat pada teks wahyu, bukan pada lokasi geografis atau tradisi komunitas tertentu. Beliau
berargumen bahwa setelah tersebarnya Islam ke berbagai penjuru dunia, kebenaran tidak lagi menjadi monopoli satu kota.
Sunnah harus dibuktikan melalui riwayat yang sahih dan dapat diverifikasi, bukan hanya melalui klaim praktik yang
berlangsung. Oleh sebab itu, ‘Amal Ahl al-Madinah, bagi al-Syafi‘i, hanya dapat diterima jika ia didukung oleh Hadis yang
sahih. Jika tidak, maka ia dianggap sebagai bentuk ijma’ lokal atau istihsan (preferensi hukum) yang dalam metodologi al-
Syafi‘i bukanlah sumber hukum yang berdiri sendiri (al-Shafi‘i, 1990). Kritik ini menekankan pentingnya kriteria verifikasi
yang ketat dan universal, yang berlawanan dengan klaim otoritas yang melekat pada satu komunitas.

Dari perdebatan ini, letak perbedaan Mazhab Maliki menjadi jelas. Bagi Imam Malik, ‘amal bukan sekadar adat atau ijma’
biasa, melainkan merupakan sunnah yang hidup dan terpelihara. Beliau melihat praktik berkelanjutan di Madinah sebagai
bentuk periwayatan yang lebih kuat daripada periwayatan lewat lisan seorang perawi, karena praktik itu melibatkan banyak
orang secara turun-temurun dan hampir mustahil sepakat untuk menyimpang. Sementara mazhab lain berangkat dari teks
menuju praktik, Mazhab Maliki dalam banyak hal berangkat dari praktik yang diyakini bersumber dari Nabi untuk memahami
teks. Perbedaan metodologis ini menjadikan fikih Maliki memiliki corak yang kental dengan penjagaan tradisi Madinah, yang
dianggap sebagai bukti sejarah yang berjalan, sehingga menempatkannya pada jalur pemikiran hukum yang berbeda
dibandingkan dengan mazhab yang lebih mengandalkan analisis teks dan qiyas secara ketat.

3. Peran ‘Amal dalam Penyebaran dan Penguatan Identitas Mazhab Maliki

Konsep ‘Amal Ahl al-Madinah, atau praktik hidup penduduk Madinah, memiliki pengaruh yang sangat besar tidak hanya
pada pemikiran hukum Mazhab Maliki, tetapi juga dalam mendorong penyebarannya dan membentuk identitas khusus bagi
pengikutnya, terutama di wilayah Maghrib (seperti Maroko) dan Andalusia (Spanyol Islam).

Mazhab ini lahir pada masa peralihan dari Kekhalifahan Umayyah ke Abbasiyah, tepatnya semasa hidup pendirinya, Imam
Malik ibn Anas. Pemikiran hukumnya tumbuh di Madinah di bawah pemerintahan Khalifah Abbasiyah seperti Al-Mansur
(Melchert, 1997). Dari kota Nabi inilah, mazhab mulai bergerak ke barat. Penyebaran resminya ke Andalusia terjadi pada awal
abad ke-9 Masehi (sekitar tahun 800 M) ketika penguasa Umayyah di sana, Amir Hisyam I, menjadikannya sebagai hukum
negara. Hampir dalam waktu yang sama, pada akhir abad ke-8 dan sepanjang abad ke-9 M, mazhab ini dibawa oleh para murid
Imam Malik ke Maghrib dan kemudian diterima oleh penguasa lokal seperti Dinasti Idrisiyah dan Almoravid (Abun-Nasr,
1987).

Konsep ‘amal menjadi alasan utama diterimanya mazhab ini di wilayah-wilayah baru tersebut. Bagi masyarakat dan ulama
di Maghrib dan Andalusia yang letaknya jauh dari pusat perdebatan hukum di Timur Tengah, fikih Maliki menawarkan jalan
langsung kepada warisan Nabi Muhammad melalui contoh praktis yang diyakini masih hidup dan terjaga di Madinah. Dengan
mengikuti mazhab ini, mereka merasa mengadopsi dan menerapkan sunnah yang berjalan secara menyeluruh, bukan hanya
teori. Para ahli hukum Maliki yang datang tidak hanya membawa buku, tetapi sebuah sistem hukum lengkap dengan contoh
penerapannya, sehingga memudahkan proses penataan masyarakat Muslim baru (Abun-Nasr, 1987).

Beberapa faktor konsep ini kemudian menjadi perekat identitas sosial hukum masyarakat. Yaitu, Pertama, ‘Amal
menciptakan keseragaman hukum. Dengan berpegang pada satu tradisi yang dianggap paling dekat dengan sumber Islam,
perbedaan pendapat antar ulama bisa diminimalisir. Fikih Maliki menjadi hukum yang digunakan di pengadilan, diajarkan di
sekolah-sekolah, dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari, menyatukan masyarakat dalam satu kerangka hukum yang
sama (Fierro, 2011).

Kedua, Tumbuh kesadaran untuk menjaga warisan. Masyarakat Muslim di Barat Islam merasa memiliki tanggung jawab
khusus untuk melestarikan tradisi Madinah yang mereka terima melalui Imam Malik. Hal ini membuat Mazhab Maliki
menjelma menjadi bagian dari jati diri keagamaan dan budaya yang membedakan mereka dari wilayah Islam lain yang
mungkin mengikuti mazhab berbeda. Dukungan penguasa, seperti Dinasti Umayyah di Andalusia dan Almoravid di Maghrib,
yang menjadikan mazhab ini sebagai dasar pemerintahan, semakin memperkuat perpaduan antara identitas mazhab dengan
identitas politik wilayah tersebut (Bennison, 2016).

Ketiga, kerangka ‘amal memberikan keseimbangan antara keteguhan dan kelenturan. Karena berbasis pada praktik yang
hidup, para ahli hukum Maliki di wilayah baru dapat mengembangkan pemikiran melalui analogi (qiyas) dan pertimbangan
kemaslahatan (istislah) tanpa merasa meninggalkan roh atau prinsip dasar tradisi Madinah. Hal ini memungkinkan mazhab
tetap relevan menjawab persoalan lokal. Pengaruh metode ini terbukti bertahan lama, bahkan terlihat dalam kodifikasi hukum
di era modern. Sebuah contoh adalah kitab undang-undang “A/-Majallah al-Ahkam al-Adliyya (Kodifikasi Hukum Perdata

CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 437



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Utsmaniyah) diselesaikan Kesultanan Utsmaniyah pada 1876 M. Meskipun kitab undang-undang hukum perdata ini berdasar
pada Mazhab Hanafi, dalam beberapa hal tertentu ia mengadopsi pendapat Mazhab Maliki. Hal ini menunjukkan daya tahan
dan kemampuan adaptasi pengaruh pemikiran Maliki dalam sistem hukum yang terstruktur. Dengan demikian, konsep ‘Amal
Ahl al-Madinah berubah dari sekadar metode memahami hukum di satu kota, menjadi fondasi yang menyatukan dan memberi
ciri bagi peradaban Islam di wilayah Barat.

KESIMPULAN

Konsep 'Amal Ahl al-Madinah yang dirintis oleh Imam Malik adalah landasan paling penting dalam Mazhab Maliki. Imam
Malik yakin bahwa cara beragama yang dilakukan turun-temurun oleh masyarakat Madinah adalah warisan Nabi yang paling
terjaga. Oleh karena itu, beliau menjadikan praktik hidup mereka sebagai patokan hukum, bahkan melebihi beberapa hadis
yang diriwayatkan oleh perorangan. Imam Maliki yakin mustahil seluruh penduduk Madinah termasuk para sahabat Nabi
secara bersama-sama salah dalam menjalankan ajaran yang mereka pelajari langsung.

Akibatnya, fikih Maliki memiliki ciri khas: sangat menghormati warisan leluhur tetapi tetap bisa menyesuaikan dengan
kondisi, serta mengutamakan ijma’ penduduk Madinah. Ciri inilah yang membedakannya dari mazhab lain dan justru
membuatnya mudah diterima di wilayah seperti Afrika Utara dan Spanyol. Di sana, masyarakat melihat Mazhab Maliki
sebagai jalur langsung untuk mengikuti teladan Nabi melalui contoh nyata.

Jadi, 'Amal bukan cuma aturan. Ia adalah jiwa, identitas, dan alasan kuat mengapa Mazhab Maliki bisa bertahan dan
berkembang, karena berhasil menyelaraskan ajaran agama dengan tradisi yang hidup.

DAFTAR PUSTAKA

Abd-Allah, U. F. (2013). Malik and Medina: Islamic Legal Reasoning in the Formative Period. Brill.

Abun-Nasr, J. M. (1987). 4 history of the Maghrib in the Islamic period. Cambridge University Press.

Al-Qadi 'Iyad. (1983). Tartib al-Madarik wa Taqrib al-Masalik li Ma'rifati A'lam Madhhab Malik (M. S. al-Maktab, Ed.).
Wizarah al-Awqaf.

Al-Qarafi, S. al-D. (1998). Al-Furuq: Anwar al-Buruq fi Anwa' al-Furug (M. S. al-Muti'i, Ed.). Dar al-Salam.

Al-Shafi'i, M. ibn L. (1987). Al-Risalah. Maktabah al-Kulliyat al-Azhariyyah.

Al-Syathibi, I. M. (1997). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari'ah. Dar al-Kutub al-'Timiyyah.

Al-Zurgani, M. ibn 'A. (2003). Syarh al-Zurqani ‘ala Muwatta' al-Imam Malik. Dar al-Kutub al-'Timiyyah.

Bennison, A. K. (2016). The Almoravid and Almohad empires. Edinburgh University Press.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches (4th ed.).
SAGE Publications.

Dutton, Y. (1999). ‘Amal vs. Hadith in Islamic Law: The Case of Sadl al-Yadayn (Holding One's Hands by One's Sides) While
Doing the Prayer. Islamic Law and Society, 6(1), 13—40. https://doi.org/10.1163/1568519991208687

Fierro, M. (2011). The Legal Policies of the Almohad Caliphs and Ibn Rushd's Bidayat al-Mujtahid. Journal of Islamic
Studies, 22(3), 1-23.

Flick, U. (2018). An introduction to qualitative research (6th ed.). SAGE Publications.

Hallaq, W. B. (1997). 4 history of Islamic legal theories: An introduction to Sunni usul al-figh. Cambridge University Press.

Hallag, W. B. (2009). An introduction to Islamic law. Cambridge University Press.

Ibn 'Abd al-Barr, Y. ibn A. (1994). Al-Tamhid li ma fi al-Muwatta' min al-Ma'ani wa al-Asanid. Muassasah al-Risalah.

Malik ibn Anas. (1985). Al-Muwatta' (Riwayat Yahya al-Laitsi). Dar Thya' al-Turath al-'Arabi.

Melchert, C. (1997). The formation of the Sunni schools of law, 9th-10th centuries C.E. Brill.

Melchert, C. (1999). How Hanafism came to originate in Kufa and traditionalism in Medina. Islamic Law and Society, 6(3),
318-347.

Sahnun, A. S. (1994). Al-Mudawwanah al-Kubra (Jilid 1). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Wymann-Landgraf, U. F. (2013). Malik and Medina: Islamic legal reasoning in the formative period. Brill.

Yaqub, A. M. (2001). Imam Malik: Biografi dan metode istinbath hukum. Pustaka Firdaus.

CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 438


https://doi.org/10.1163/1568519991208687

