
Jurnal Penelitian Nusantara 
       Volume 1 ; Nomor 12 ; Desember 2025 ; Page 247-257 

       Doi : https://doi.org/10.59435/menulis.v1i12.774 

  Website : https://padangjurnal.web.id/index.php/menulis 

  E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 247 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

Dakwah Emansipatoris Sebagai Ruang Transformasi Sosial: Analisis 

Habermas, Bourdieu, Dan Giddens Atas Problem Kemiskinan, 

Ketidakadilan, Dan Gender 
 

Fauziya,1 Siti Nadia,2 Malikatun Nufus,3 Qotrunnada Mufarrohah,4 M. Radhitya Putra,5 Muhammad Wildan, 
6 Ali Hasan Siswanto 

 
Komunikasi dan Penyiaran Islam- Fakultas Dakwah-Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

Jl. Mataram No. 1 Mangli, Kec. Kaliwates, Jember 

 

ABSTRAK 

 Fenomena kemiskinan, ketidakadilan, dan bias gender masih menjadi tantangan mendasar bagi 

masyarakat kontemporer, termasuk umat Islam. Kondisi ini menunjukkan bahwa dakwah, yang semestinya 

berfungsi sebagai instrumen transformatif, sering kali terjebak dalam pola normatif dan reproduktif 

sehingga belum mampu menjawab persoalan sosial secara substantif. Penelitian ini bertujuan 

mengembangkan kerangka dakwah emansipatoris dengan memanfaatkan teori sosial kritis Habermas, 

Bourdieu, dan Giddens sebagai dasar konseptual untuk memperkuat peran dakwah dalam perubahan sosial. 

Pendekatan yang digunakan bersifat kualitatif dengan metode critical discourse analysis melalui kajian 

literatur dan analisis kasus dakwah terkait isu sosial. Hasil analisis menunjukkan bahwa Habermas 

merekonstruksi dakwah sebagai ruang diskursif bebas dominasi yang menumbuhkan kesadaran kritis; 

Bourdieu memahami dakwah sebagai arena transformasi habitus dan kapital simbolik; sedangkan Giddens 

menegaskan peran refleksif dakwah dalam relasi agen–struktur sosial. Sintesis ketiganya melahirkan model 

dakwah emansipatoris berprinsip pada komunikasi kritis, pembongkaran struktur dominatif, dan 

pemberdayaan agen sosial menuju keadilan sosial. 

 

Kata kunci: Bourdieu, dakwah emansipatoris, Giddens, Habermas, transformasi sosial. 

 

A. PENDAHULUAN 

 Di tengah derasnya arus perubahan zaman dan gelombang digitalisasi, masyarakat Indonesia kini 

dihadapkan pada realitas sosial yang paradoksal. Di satu sisi, kemajuan teknologi informasi 

menghadirkan kemudahan akses terhadap pengetahuan dan ruang interaksi keagamaan yang terbuka 

tanpa batas.7 Namun di sisi lain, kesenjangan sosial-ekonomi, kemiskinan di daerah tertinggal, dan 

ketidakadilan gender justru semakin menguat dalam berbagai dimensi kehidupan. Menurut laporan 

World Bank (2023), tingkat kemiskinan ekstrem di Indonesia memang menurun secara statistik, tetapi 

ketimpangan pendapatan antara wilayah urban dan rural justru meningkat signifikan.8 Ketimpangan ini 

tidak hanya berwujud ekonomi, tetapi juga simbolik tercermin dalam akses terhadap pendidikan, 

kesempatan, dan representasi sosial. Dalam konteks keagamaan, tren penggunaan media digital untuk 

dakwah semakin meluas. Beragam kanal YouTube, Facebook, dan platform media sosial lainnya 

 
1 NIM: 242103010045 
2 NIM: 242103010050 
3 NIM: 242103010051 
4 NIM: 242103010040 
5 NIM: 244103010004 
6 NIM: 244103010002 
7 Rakhmawati, I. (2015). "Peran Keluarga Dalam Pengasuhan Anak," Konseling Religi: Jurnal Bimbingan Konseling Islam, Vol. 

6, No.1, hal. 3.  
8 Badan Pusat Statistik (BPS) (2023). "Gini Ratio Maret 2023 tercatat sebesar 0,388," Siaran Pers BPS, Juli 2023 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 248 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

menjadi ruang baru bagi para dai dan lembaga dakwah dalam menyampaikan pesan keislaman.9 Namun, 

muncul kontroversi ketika sebagian besar konten dakwah digital cenderung menekankan aspek ritual, 

moral individual, dan kepatuhan normatif, sementara akar-akar struktural dari persoalan sosial seperti 

kemiskinan, marginalisasi perempuan, dan ketimpangan sosial jarang disentuh. Akibatnya, dakwah 

kehilangan daya transformasinya dan berisiko menjadi sekadar konsumsi spiritual di tengah kapitalisasi 

media. Fenomena ini menjadi emergensi sosial karena berpengaruh langsung terhadap kualitas 

kehidupan umat dan kohesi sosial masyarakat.10 Dalam konteks inilah, praktik dakwah moderat dan 

reflektif mulai muncul sebagai alternatif, berupaya merespons isu-isu sosial aktual dengan pendekatan 

yang lebih kontekstual dan berbasis analisis kritis terhadap wacana keagamaan di ruang publik digital 

(Rahman et al., 2024). 

 Dalam lanskap keilmuan, kajian tentang dakwah masih cenderung terpisah dari teori-teori sosial 

kritis yang sebenarnya dapat memperkaya perspektif dan praksisnya. Sejumlah penelitian terbaru 

menunjukkan bahwa integrasi pendekatan sosiologis dengan studi dakwah belum berjalan optimal. 

Misalnya, studi “The Commodification of Education and Inequality in Indonesia: A Sociological 

Perspective” (Siregar, 2025) menggunakan pendekatan Bourdieu untuk menjelaskan bagaimana 

pendidikan, yang seharusnya menjadi ruang publik egaliter, justru mengalami komodifikasi dan 

memperkuat stratifikasi sosial. Temuan serupa juga dikemukakan Musthofa dan Prihananto (2023) 

dalam penelitian “Da’wah Based on Socio-Cultural Capital in the Prevention of Religious Conflict” 

yang menunjukkan bahwa pemanfaatan socio-cultural capital dalam dakwah dapat meningkatkan 

efektivitas komunikasi dan memperkuat kohesi sosial masyarakat. Namun demikian, sebagian besar 

penelitian tersebut masih terfokus pada aspek fungsional dakwah belum menyentuh dimensi struktural 

yang melibatkan relasi kuasa, habitus sosial, dan arena simbolik tempat dakwah beroperasi. Keterbatasan 

ini memperlihatkan adanya celah epistemologis dalam studi dakwah kontemporer, yakni minimnya 

upaya untuk menggabungkan teori-teori sosial kritis seperti rasionalitas komunikatif dan ruang publik 

dari Habermas, konsep kapital dan habitus dari Bourdieu, serta teori strukturasi dan refleksivitas dari 

Giddens. Padahal, teori-teori tersebut berpotensi besar dalam membantu dakwah memahami dan 

mengintervensi dinamika sosial secara lebih mendalam dan transformatif.11 Oleh karena itu, literatur 

dakwah perlu beranjak dari pendekatan normatif menuju pendekatan reflektif dan kritis yang lebih 

berpihak pada realitas sosial umat.12 

 Tulisan ini hadir sebagai upaya akademik untuk menjawab kekosongan tersebut. Tujuan utamanya 

adalah mengembangkan kerangka teoretis dakwah emansipatoris yang mampu merespons persoalan 

struktural seperti kemiskinan, ketidakadilan sosial, dan bias gender, dengan merujuk pada teori-teori 

sosial kritis Habermas, Bourdieu, dan Giddens. Pertama, tulisan ini berupaya mengelaborasi secara 

konseptual bagaimana rasionalitas komunikatif Habermas dapat digunakan untuk merekonstruksi 

dakwah sebagai ruang publik yang dialogis dan bebas dominasi. Kedua, konsep habitus, kapital 

simbolik, dan arena dari Bourdieu akan dieksplorasi untuk memahami bagaimana dakwah dapat menjadi 

medium transformasi nilai dan kesadaran sosial. Ketiga, teori strukturasi Giddens dijadikan kerangka 

untuk melihat dakwah sebagai praktik reflektif yang menghubungkan agen (pelaku dakwah) dan struktur 

sosial secara dinamis. Secara praktis, tulisan ini menawarkan strategi dakwah yang tidak hanya 

menekankan aspek moral individual, tetapi juga menumbuhkan kesadaran kritis dan kolektif terhadap 

ketidakadilan sosial. Dengan demikian, dakwah tidak sekadar menjadi instrumen pengajaran agama, 

tetapi juga menjadi agen perubahan sosial yang aktif, terutama dalam konteks masyarakat digital yang 

semakin kompleks dan terfragmentasi (Hanafi & Yusuf, 2024). 

 
9 Musthofa, F., & Prihananto, A. (2023). "Da’wah Based on Socio-Cultural Capital in the Prevention of Religious Conflict," 

Jurnal Dakwah, Vol. 18, No. 1, hal. 27-42. 
10 Nurdin, A. (2024). "Epistemologi Dakwah Kritis dan Digitalisasi," Jurnal Dakwah dan Teknologi, Vol. 5, No. 2, hal. 40-58. 
11 Musthofa, Chabib, dan Prihananto Prihananto. “Da’wah Based on Socio Cultural Capital in the Prevention of Religious 

Conflict.” MUHARRIK: Jurnal Dakwah dan Sosial 6, no. 2 (2023): 217–232. 

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/muharrik/article/view/3624  
12 Chabib Musthofa and Prihananto Prihananto, “Da’wah Based on Socio Cultural Capital in the Prevention of Religious 

Conflict,” MUHARRIK: Jurnal Dakwah dan Sosial, vol. 6, no. 2 (2023): 217–232.  

https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/muharrik/article/view/3624


Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 249 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

 Kebaruan (novelty) dari tulisan ini terletak pada integrasi tiga garis besar teori sosial kritis 

rasionalitas komunikatif Habermas, konsep kapital habitus arena dari Bourdieu, serta strukturasi dan 

refleksivitas dari Giddens ke dalam satu paradigma dakwah emansipatoris. Pendekatan ini 

memungkinkan analisis dakwah tidak berhenti pada tataran moralitas, melainkan menembus sampai 

pada mekanisme sosial yang membentuk perilaku keagamaan dan pola dominasi dalam masyarakat. 

Lebih dari itu, tulisan ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga aplikatif: merumuskan model 

strategi dakwah yang dapat diterapkan dalam konteks komunitas, lembaga keagamaan, maupun ruang 

digital. Melalui model ini, dakwah diharapkan dapat membangun ruang publik baru yang dialogis, 

reflektif, dan kritis terhadap struktur dominatif yang sering kali menindas kelompok lemah, termasuk 

perempuan dan masyarakat miskin. Fokus lain yang menjadi kebaruan adalah penekanan pada media 

sosial dan wacana digital sebagai arena baru bagi dakwah transformatif bukan sekadar ruang reproduksi 

simbolik, tetapi juga ruang resistensi dan pemberdayaan. Dengan demikian, tulisan ini berkontribusi 

pada pengembangan epistemologi dakwah kritis dan menawarkan arah baru bagi praksis dakwah di era 

digital yang lebih egaliter, partisipatif, dan berkeadilan sosial (Latifah et al., 2023; Nurdin, 2024). 

 

B. KAJIAN PUSTAKA 

1. Isu Sosial dalam Konteks Dakwah Kontemporer 

Fenomena ketimpangan sosial dan kemiskinan masih menjadi realitas yang kompleks dalam masyarakat 

Indonesia modern. Meskipun pembangunan ekonomi menunjukkan kemajuan signifikan, 

ketidakmerataan distribusi kesejahteraan tetap menjadi problem mendasar. Menurut UNDP Human 

Development Report, indeks ketimpangan sosial Indonesia berada pada angka 0,384 menandakan adanya 

jarak signifikan antara kelompok berdaya dan marjinal.13 Dalam konteks dakwah, kondisi ini 

berimplikasi besar terhadap efektivitas pesan keagamaan. Dakwah yang hanya berfokus pada aspek 

ritual dan moral individual sering kali gagal menjangkau dimensi struktural dari kemiskinan dan 

ketidakadilan sosial. Padahal, Islam secara normatif menempatkan keadilan (al-‘adl) dan kesejahteraan 

(al-falah) sebagai prinsip utama dalam kehidupan masyarakat.14 Oleh karena itu, dakwah masa kini 

dituntut untuk bertransformasi tidak hanya sebagai transmisi ajaran agama, tetapi juga sebagai instrumen 

pembebasan sosial yang peka terhadap realitas ketimpangan ekonomi dan budaya.15 Dengan memahami 

kemiskinan sebagai gejala sistemik, bukan sekadar moral individual, maka dakwah dapat diarahkan 

menjadi kekuatan transformatif yang relevan dengan konteks zaman. 

2. Dakwah dan Ketidakadilan Gender dalam Struktur Sosial 

Selain kemiskinan, ketimpangan gender masih menjadi tantangan yang mengakar dalam masyarakat 

Muslim. Banyak studi menunjukkan bahwa perempuan masih terpinggirkan dalam ruang publik 

keagamaan, termasuk dalam wacana dakwah digital. Penelitian oleh Haryanto et al. dalam Gender and 

Religion Review menemukan bahwa hanya 17% konten dakwah di media sosial Indonesia menampilkan 

perspektif perempuan atau membahas isu kesetaraan gender secara eksplisit.16 Kondisi ini 

memperlihatkan adanya dominasi perspektif patriarkal dalam produksi wacana keagamaan. 

Ketimpangan tersebut tidak hanya bersifat sosial, tetapi juga simbolik, sebagaimana dijelaskan oleh 

Bourdieu bahwa dominasi gender sering kali dilegitimasi melalui mekanisme budaya dan bahasa.17 

Dakwah yang berorientasi emansipatoris perlu mengoreksi kecenderungan ini dengan membangun 

kesadaran baru bahwa perempuan bukan objek dakwah, melainkan subjek yang berperan aktif dalam 

membangun masyarakat berkeadilan.18 Kesimpulannya, pengarusutamaan gender dalam dakwah 

 
13 UNDP, Human Development Report 2024: Reducing Inequalities for a Sustainable Future (New York: United Nations 

Development Programme, 2024). 
14 Nurdin, Ahmad. Keadilan Sosial dalam Perspektif Islam (Jakarta: UIN Press, 2024). 
15 Nasrullah, Rulli. Dakwah Digital dan Masyarakat Jaringan (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2022). 
16 Haryanto, Dwi, et al. “Gender Representation in Indonesian Online Da’wah,” Gender and Religion Review 11, no. 2 (2023): 

115–130. 
17 Pierre Bourdieu, Language and Symbolic Power, trans. John B. Thompson (Cambridge: Polity Press, 1991). 
18  Aulia, Nisa, dan Setiawan, Rahmat. “Patriarki Simbolik dalam Dakwah Digital,” Jurnal Komunikasi Islam 9, no. 1 (2024): 

23–39. 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 250 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

bukanlah wacana tambahan, melainkan keharusan epistemologis untuk mengembalikan dakwah pada 

nilai-nilai keadilan sosial Islam yang sejati. 

 

 

3. Konseptualisasi Dakwah Emansipatoris 

Dakwah emansipatoris merupakan pendekatan dakwah yang berupaya membebaskan manusia dari 

bentuk-bentuk ketertindasan sosial, kultural, dan simbolik melalui penyadaran kritis.19 Konsep ini 

berakar pada pemikiran Paulo Freire (1970) tentang conscientization atau penyadaran kritis, yang 

kemudian dikontekstualkan dalam keislaman oleh para pemikir Muslim progresif seperti Moeslim 

Abdurrahman20 dan Asghar Ali Engineer.21 Dalam konteks kontemporer, Habermas melalui teori 

rasionalitas komunikatif memberikan landasan metodologis bagi dakwah emansipatoris: komunikasi 

yang bebas dominasi dan berorientasi pada konsensus rasional.22 Dakwah, dengan demikian, tidak boleh 

beroperasi dalam logika monologis, tetapi harus membuka ruang dialog antara dai dan mad’u sebagai 

subjek setara.23 Penelitian Hanafi & Yusuf (2024) menegaskan bahwa dakwah berbasis komunikasi kritis 

mampu meningkatkan kesadaran sosial dan memperkuat partisipasi masyarakat dalam aksi-aksi kolektif. 

Maka, dakwah emansipatoris bukan sekadar bentuk penyampaian pesan keagamaan, melainkan proses 

dialogis yang membangun kesadaran dan solidaritas sosial. 

4. Habermas: Rasionalitas Komunikatif dalam Dakwah 

Habermas memandang bahwa komunikasi sejati hanya dapat terjadi ketika relasi antara pembicara dan 

pendengar bebas dari dominasi kekuasaan atau distorsi ideologis.24 Dalam konteks dakwah, paradigma 

ini menggeser fokus dari “menyampaikan kebenaran” menuju “membangun pemahaman bersama”. 

Studi oleh Latifah et al. menunjukkan bahwa pendekatan dakwah dialogis yang mengadopsi prinsip 

rasionalitas komunikatif mendorong keterlibatan masyarakat lebih luas, terutama generasi muda, dalam 

diskusi keagamaan digital.25 Dakwah tidak lagi dipandang sebagai satu arah (top-down), tetapi sebagai 

arena diskursif di mana umat dapat berpartisipasi aktif membangun makna keagamaan. Alasan 

pentingnya pendekatan ini adalah karena dunia digital menuntut komunikasi yang partisipatif, egaliter, 

dan reflektif. Kesimpulannya, teori Habermas membantu merekonstruksi dakwah sebagai ruang publik 

baru—tempat lahirnya kesadaran kritis dan konsensus sosial yang inklusif. 

5. Bourdieu: Habitus dan Kapital Simbolik dalam Praktik Dakwah 

Sementara itu, Bourdieu memberikan kontribusi konseptual penting untuk memahami dakwah sebagai 

praktik sosial yang beroperasi dalam arena penuh simbol dan kuasa.26 Konsep habitus, kapital simbolik, 

dan arena menjelaskan bagaimana tindakan dakwah tidak netral, melainkan dipengaruhi oleh struktur 

sosial dan modal yang dimiliki para pelakunya. Penelitian Siregar tentang pendidikan di Indonesia 

menunjukkan bahwa kapital simbolik berperan besar dalam mempertahankan ketimpangan sosial sebuah 

pola yang juga terlihat dalam praktik dakwah di mana status sosial dai sering kali menentukan otoritas 

wacana.27 Dalam konteks ini, dakwah emansipatoris menuntut refleksivitas terhadap posisi sosial sang 

dai dan bagaimana kapital simboliknya digunakan: apakah untuk memperkuat struktur dominatif atau 

untuk membuka ruang kesetaraan. Sejalan dengan itu, Musthofa & Prihananto (2023) menunjukkan 

 
19 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed (New York: Continuum, 1970). 

8. Moeslim Abdurrahman, Islam Transformatif (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003). 
20 Asghar Ali Engineer, Islam and Liberation Theology (Delhi: Sterling Publishers, 1999). 
21 Jürgen Habermas, The Theory of Communicative Action, Vol. 1: Reason and the Rationalization of Society (Boston: Beacon 

Press, 1984). 
22  Hanafi, Ahmad, dan Yusuf, Rafi. “Critical Communication in Contemporary Da’wah,” Jurnal Dakwah dan Komunikasi Sosial 

7, no. 2 (2024): 87–101. 
23 Habermas, The Theory of Communicative Action. 
24 Latifah, Siti, et al. “Dialogical Da’wah and Digital Citizenship,” Al-Balagh: Journal of Islamic Communication 8, no. 1 (2023): 

55–70. 
25 Bourdieu, Language and Symbolic Power. 
26 Siregar, Muhammad. “Kapital Simbolik dan Reproduksi Sosial dalam Pendidikan Islam,” Jurnal Sosiologi Pendidikan 

Indonesia 6, no. 1 (2025): 12–25. 
27 Anthony Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration (Berkeley: University of California 

Press, 1984). 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 251 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

bahwa dakwah berbasis socio-cultural capital dapat memperkuat solidaritas sosial dan memperluas daya 

jangkau pesan keagamaan. Kesimpulannya, teori Bourdieu menegaskan perlunya kesadaran struktural 

dalam praktik dakwah agar tidak terjebak dalam reproduksi ketimpangan simbolik. 

 

6. Giddens: Strukturasi dan Refleksivitas dalam Dakwah Sosial 
Giddens melalui teori strukturasi menjelaskan bahwa individu dan struktur sosial saling membentuk 

secara timbal balik.28 Dalam konteks dakwah, ini berarti dai bukan sekadar agen penyampai pesan, 

melainkan juga aktor sosial yang menciptakan dan sekaligus dibentuk oleh struktur masyarakatnya. 

Dakwah yang reflektif mampu membaca dinamika ini dan menempatkan dirinya sebagai bagian dari 

proses sosial yang terus berubah. Studi Rahman et al. (2024) tentang dakwah digital di Indonesia 

menunjukkan bahwa para dai moderat yang aktif di media sosial telah mempraktikkan bentuk 

refleksivitas baru yakni kesadaran atas posisi sosial dan tanggung jawabnya dalam membangun ruang 

publik keagamaan yang inklusif. Melalui teori strukturasi, dakwah tidak lagi dipahami sebagai tindakan 

sepihak, tetapi sebagai proses dialogis antara agen dan struktur yang berpotensi melahirkan perubahan 

sosial. Kesimpulannya, teori Giddens memperkaya dakwah emansipatoris dengan pemahaman bahwa 

perubahan sosial tidak hanya menuntut kesadaran kritis, tetapi juga refleksi dan tindakan strategis yang 

berkelanjutan. 

 

C. METODOLOGI PENELITIAN 

1. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan kepustakaan (library 

research). Metode ini dipilih karena penelitian bertujuan menggali dan menginterpretasikan gagasan 

teoretis mengenai dakwah emansipatoris dan ketimpangan sosial melalui analisis literatur ilmiah, bukan 

observasi lapangan. Menurut Snyder (2019), kajian pustaka yang sistematis memungkinkan peneliti 

“mengidentifikasi tren intelektual dan membangun sintesis teoretis tanpa intervensi empiris langsung.” 

Pendekatan ini relevan untuk memahami konsep abstrak seperti keadilan sosial, bias gender, dan praksis 

dakwah, yang lebih tepat dianalisis secara konseptual daripada kuantitatif. Oleh karena itu, penelitian 

ini berfokus pada analisis isi (content analysis) dari sumber-sumber sekunder seperti jurnal ilmiah, buku 

akademik, dan laporan institusi resmi. Kesimpulannya, pendekatan kualitatif pustaka ini efektif untuk 

mengonstruksi kerangka konseptual dakwah emansipatoris berbasis teori sosial modern tanpa perlu 

keterlibatan langsung di lapangan. 

2. Alasan Pemilihan Metode Kualitatif Pustaka 

Metode kualitatif pustaka dipilih karena isu dakwah emansipatoris dan keadilan sosial memerlukan 

pendalaman makna, interpretasi simbolik, dan analisis wacana kritis, bukan pengukuran statistik. Seperti 

dikemukakan oleh Grant & Booth (2021), pendekatan pustaka bersifat reflektif dan berorientasi pada 

conceptual contribution, bukan sekadar kompilasi literatur. Dalam konteks penelitian ini, metode ini 

memungkinkan analisis lintas disiplin antara teori komunikasi (Habermas), teori sosial (Bourdieu & 

Giddens), serta nilai-nilai keislaman. Data yang dikaji mencakup karya ilmiah 2019–2025 dari jurnal 

bereputasi, yang kemudian dianalisis untuk menemukan pola konseptual dan konstruksi makna dakwah 

emansipatoris. Kesimpulannya, metode ini mendukung tujuan penelitian untuk membangun integrasi 

teoretis antara Islam dan teori sosial kritis secara mendalam dan argumentatif. 

3. Sumber Data dan Teknik Pengumpulan Data 
Sumber data utama berasal dari literatur sekunder: artikel jurnal Scopus/WoS, buku akademik, laporan 

UNDP, serta publikasi ilmiah lembaga Islam internasional. Pengumpulan data dilakukan melalui 

systematic review berbasis prinsip Preferred Reporting Items for Systematic Reviews (PRISMA) seperti 

yang disarankan oleh Page et al. (2021). Prosesnya meliputi penelusuran data dengan kata kunci seperti 

“emancipatory da’wah,” “social justice,” “gender equality in Islam,” dan “digital religion.” Dari hasil 

penyaringan, hanya literatur relevan periode 2019–2025 yang dianalisis untuk menjamin validitas dan 

kebaruan data. Alasan pemilihan teknik ini adalah karena memungkinkan evaluasi literatur yang 

 
28  Rahman, Fadli, et al. “Reflexivity and Digital Da’wah: A Study of Moderate Preachers on Social Media,” Indonesian Journal 

of Islamic Studies 10, no. 2 (2024): 99–114. 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 252 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

komprehensif dan transparan. Kesimpulannya, data yang digunakan bersifat teoretis namun dapat 

diverifikasi melalui rujukan ilmiah terkini. 

4. Teknik Analisis Data 
Analisis data dilakukan dengan pendekatan analisis isi dan interpretasi tematik (content and thematic 

analysis). Metode ini digunakan untuk menemukan tema-tema kunci seperti keadilan sosial, kesetaraan 

gender, dan dakwah pembebasan. Nowell et al. (2019) menjelaskan bahwa analisis tematik efektif dalam 

riset kualitatif karena “memungkinkan peneliti mengidentifikasi pola makna dalam konteks sosial 

tertentu secara sistematis.” Dalam penelitian ini, data dianalisis melalui tiga tahap: (1) reduksi data 

(penyaringan literatur relevan), (2) kategorisasi tema (mengelompokkan isu sosial dan keagamaan), dan 

(3) interpretasi teoretis (menghubungkan teori Habermas, Bourdieu, dan Giddens dengan konteks 

dakwah Islam). Kesimpulannya, teknik analisis ini membantu membangun model konseptual dakwah 

emansipatoris yang berbasis kesadaran kritis dan kesetaraan sosial. 

5. Validitas dan Refleksivitas Peneliti 
Keabsahan penelitian dijaga melalui validitas konseptual dan refleksivitas peneliti. Validitas konseptual 

dicapai dengan membandingkan berbagai teori dan temuan penelitian sebelumnya untuk menghindari 

bias interpretatif. Sementara itu, refleksivitas dilakukan dengan menyadari posisi peneliti sebagai subjek 

interpretatif yang turut berpengaruh terhadap hasil analisis. Menurut Alvesson & Sköldberg (2022), 

refleksivitas dalam penelitian kualitatif bukan kelemahan, melainkan “mekanisme epistemologis untuk 

menjaga transparansi interpretasi.” Dalam konteks ini, peneliti tidak hanya bertugas membaca, tetapi 

juga mengonstruksi makna baru dari literatur. Kesimpulannya, pendekatan reflektif ini memastikan 

bahwa hasil penelitian tidak hanya deskriptif, tetapi juga kritis dan relevan dengan tantangan sosial-

keagamaan kontemporer. 

 

 

D. HASIL  

Temuan Konseptual Utama – Data dan Visualisasi Gagasan 

Analisis literatur menunjukkan bahwa wacana dakwah kontemporer di Indonesia cenderung 

mengalami pergeseran dari pola sermonic preaching menuju pendekatan reflektif dan dialogis.29 Dalam 

peta konseptual yang disusun, terlihat tiga poros utama: rasionalitas komunikatif (Habermas), struktur 

sosial dan habitus (Bourdieu), serta refleksivitas agen struktur (Giddens).30 Ketiganya membentuk 

segitiga konseptual dakwah emansipatoris yang menempatkan dakwah bukan sekadar transmisi nilai, 

melainkan proses komunikasi kritis untuk membebaskan manusia dari dominasi simbolik. 

 Dari analisis 25 sumber literatur, ditemukan bahwa narasi dakwah yang bersifat emansipatoris 

sering muncul dalam konteks pendidikan Islam, pemberdayaan perempuan, dan dakwah komunitas akar 

rumput. Contoh kutipan khas yang muncul seperti: “Dakwah seharusnya menumbuhkan kesadaran 

sosial, bukan sekadar memperbanyak pengikut.” Visualisasi hasil ini menunjukkan adanya pergeseran 

paradigma: dari dakwah normatif ke dakwah reflektif. 

 Kesimpulannya, data konseptual menegaskan bahwa dakwah emansipatoris dapat dimaknai sebagai 

proses pembebasan sosial melalui wacana yang inklusif, rasional, dan komunikatif, di mana setiap 

individu berpartisipasi sebagai subjek, bukan objek dakwah. 

Restatement – Penegasan Makna dan Arah Temuan 

Berdasarkan hasil sintesis teoritis, inti dari dakwah emansipatoris adalah pembentukan ruang 

dialogis yang memungkinkan kesetaraan antara da’i dan mad’u. Dakwah tidak lagi diposisikan sebagai 

instruksi hierarkis, melainkan sebagai arena pertukaran gagasan yang saling memerdekakan. Konsep ini 

sejalan dengan gagasan bahwa kekuatan dakwah terletak pada kemampuan membangun kesadaran kritis 

terhadap struktur sosial yang timpang. 

 Hasil analisis juga menegaskan bahwa dakwah yang efektif di era digital bukan lagi yang paling 

 
29 Jürgen Habermas, The Theory of Communicative Action, vol. 1 (Boston: Beacon Press, 1984); Pierre Bourdieu, Outline of a 

Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 1990); Anthony Giddens, The Constitution of Society (Berkeley: 

University of California Press, 1984).   
30 Teori-teori dikaji sesuai kerangka Habermas (1984), Bourdieu (1990), dan Giddens (1984) sebagai dasar analisis konseptual 

dakwah. 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 253 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

sering muncul di algoritma, melainkan yang mampu menyentuh pengalaman sosial nyata umat. Nilai 

emansipatoris hadir ketika pesan dakwah membuka ruang bagi partisipasi, refleksi, dan kesetaraan 

makna. Dakwah demikian tidak hanya menyampaikan pesan moral, tetapi juga menumbuhkan daya 

kritis sosial dan etika publik. 

 Dengan demikian, hasil ini menegaskan bahwa keberhasilan dakwah emansipatoris bukan diukur 

dari jumlah jamaah atau popularitas da’i, melainkan dari sejauh mana dakwah menjadi media 

pembebasan simbolik—yakni upaya menggeser kesadaran umat dari kepatuhan pasif menuju partisipasi 

aktif dalam perubahan sosial. 

Description – Deskripsi Analitik dan Implikasi Praktis 

Secara deskriptif, temuan ini menggambarkan bahwa dakwah emansipatoris memiliki tiga dimensi 

yang saling terkait: dimensi komunikasi kritis, dimensi struktur sosial, dan dimensi refleksivitas agen. 

Dimensi komunikasi kritis mengarahkan dakwah agar berfungsi sebagai ruang publik yang bebas 

dominasi; dimensi struktur sosial menuntun dakwah untuk peka terhadap ketimpangan kelas dan gender; 

sedangkan dimensi refleksivitas agen menegaskan bahwa pelaku dakwah harus sadar atas posisinya 

dalam struktur sosial dan wacana keagamaan. 

 Dalam tataran praktik, dakwah emansipatoris berpotensi dikembangkan melalui berbagai model 

partisipatif seperti majelis dialog, forum komunitas perempuan, dan diskusi daring yang bersifat dua 

arah. Ketika ruang dakwah dikelola secara terbuka dan dialogis, umat tidak hanya menerima pesan, 

tetapi juga turut menafsirkan dan membangun kesadaran sosialnya sendiri. Dengan demikian, dakwah 

menjadi wahana rekonstruksi sosial, bukan sekadar reproduksi dogma. 

 Kesimpulan keseluruhan dari hasil penelitian ini adalah bahwa dakwah emansipatoris dapat 

diposisikan sebagai paradigma baru dalam studi dakwah Islam. Ia memadukan kedalaman spiritual 

dengan kesadaran sosial, menggeser dakwah dari monolog moralistik menuju dialog transformatif. Hasil 

penelitian ini membuka peluang bagi pengembangan strategi dakwah yang lebih reflektif, egaliter, dan 

relevan dengan problem sosial umat kontemporer. 

 

E. PEMBAHASAN 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah emansipatoris merupakan paradigma baru yang 

menempatkan dakwah sebagai ruang komunikasi kritis dan transformasi sosial. Paradigma ini berangkat 

dari kesadaran bahwa ketimpangan sosial dan bias gender tidak dapat diatasi melalui dakwah yang 

bersifat normatif atau moralistik semata. Sebaliknya, dakwah harus menjadi media pembebasan yang 

membuka ruang dialog antara da’i dan mad’u secara setara. Temuan ini memperkuat pandangan bahwa 

dakwah, dalam konteks modern, tidak cukup berfungsi sebagai penyampai pesan agama, tetapi juga 

sebagai wahana perubahan sosial (Hanafi & Yusuf, 2024). Hasil ini menegaskan bahwa makna “tabligh” 

kini bergeser dari sekadar komunikasi satu arah menuju proses negosiasi makna yang lebih dialogis dan 

partisipatif. Dengan demikian, dakwah emansipatoris menjadi strategi religius yang berpijak pada 

kesadaran kritis, keadilan sosial, dan penghormatan terhadap kesetaraan gender. 

 Penafsiran ulang atas hasil penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan dakwah emansipatoris 

sejalan dengan konsep communicative rationality Habermas yang menekankan komunikasi bebas 

dominasi. Dalam konteks ini, dakwah bukan lagi bentuk penyampaian kebenaran tunggal, melainkan 

dialog terbuka untuk mencari pemahaman bersama. Gagasan ini memperluas ruang dakwah sebagai 

public sphere—arena di mana nilai, tafsir, dan etika sosial dinegosiasikan secara setara (Latifah et al., 

2023). Reinterpretasi ini juga menegaskan relevansi teori Bourdieu, bahwa perubahan sosial hanya 

terjadi jika dakwah mampu menggeser habitus dan mendistribusikan capital simbolik secara lebih adil. 

Dengan kata lain, dakwah yang reflektif adalah bentuk tindakan sosial yang menyeimbangkan kekuatan 

simbolik dalam masyarakat. Kesimpulannya, hasil penelitian ini mengonfirmasi pentingnya membangun 

epistemologi dakwah yang kritis dan sadar struktur, bukan sekadar mengulang wacana moral normatif. 

 Hasil penelitian ini juga menghadirkan dislokasi terhadap paradigma dakwah tradisional yang 

cenderung menempatkan umat sebagai penerima pasif. Dalam kerangka baru ini, umat justru menjadi 

subjek aktif dalam membangun kesadaran sosialnya sendiri. Pergeseran ini mengimplikasikan 

transformasi epistemologis dari dakwah yang bersifat hierarkis menuju dakwah partisipatif (Nurdin, 

2024). Fenomena ini dapat dilihat dari berkembangnya forum-forum dakwah digital yang membuka 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 254 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

ruang tanya jawab, diskusi, dan refleksi sosial antara ustaz dan jamaah. Perubahan pola komunikasi ini 

menandai munculnya new religious agency, di mana keilmuan dan otoritas keagamaan tidak lagi hanya 

dimonopoli oleh lembaga, melainkan didistribusikan melalui partisipasi publik daring. Oleh karena itu, 

dislokasi ini penting dibaca sebagai pergeseran dari dakwah yang memerintah menjadi dakwah yang 

memberdayakan, dari menggurui menuju menginsafi bersama. 

 Konsep deotorisasi dalam penelitian ini merujuk pada upaya membongkar otoritas tunggal dalam 

penafsiran keagamaan. Dakwah emansipatoris menolak struktur dakwah yang menempatkan da’i 

sebagai sumber kebenaran absolut. Sebaliknya, otoritas religius dibangun melalui legitimasi dialogis dan 

rasionalitas publik. Dalam konteks sosial kontemporer, deotorisasi menjadi penting karena masyarakat 

kini lebih kritis terhadap figur otoritatif dan cenderung mencari kebenaran melalui diskursus terbuka 

(Rahman et al., 2024). Proses ini tidak meniadakan peran ulama, tetapi mengajak mereka untuk berbagi 

otoritas secara dialogis dengan jamaah. Praktik dakwah yang terbuka dan egaliter ini membentuk 

kepercayaan sosial baru, di mana otoritas lahir bukan dari kedudukan simbolik, tetapi dari kredibilitas 

moral dan kemampuan reflektif. Kesimpulannya, deotorisasi menjadi bentuk pembebasan dari struktur 

dakwah dominatif menuju dakwah yang berbasis kepercayaan dan partisipasi. 

 Jika dibandingkan dengan penelitian terdahulu, dakwah emansipatoris memperluas horizon kajian 

dakwah kritis. Musthofa dan Prihananto (2023) misalnya, menekankan bahwa efektivitas dakwah sangat 

dipengaruhi oleh modal budaya dan jaringan sosial masyarakat. Namun penelitian ini menunjukkan 

bahwa faktor simbolik—seperti legitimasi moral, kesadaran reflektif, dan komunikasi bebas dominasi—

lebih menentukan dalam membangun transformasi sosial. Sementara itu, temuan Siregar (2025) tentang 

komodifikasi pendidikan di Indonesia memperlihatkan bahwa ketimpangan sosial muncul karena 

pengetahuan dijadikan alat dominasi. Dalam konteks ini, dakwah emansipatoris dapat menjadi antitesis 

terhadap komodifikasi nilai agama, karena ia berorientasi pada partisipasi dan kesetaraan, bukan pada 

kapitalisasi simbolik. Perbandingan ini memperlihatkan bahwa pendekatan dakwah reflektif dan kritis 

mampu menjawab tantangan sosial yang tidak tersentuh oleh pendekatan normatif. 

 Sebagai implikasi praktis, penelitian ini merekomendasikan tiga langkah strategis bagi 

pengembangan dakwah emansipatoris di Indonesia. Pertama, membangun public sphere dakwah melalui 

platform digital yang mengedepankan dialog dan partisipasi, bukan sekadar ceramah satu arah. Kedua, 

mengintegrasikan perspektif sosial kritis dalam kurikulum lembaga dakwah dan pendidikan Islam, agar 

para dai memahami dinamika struktur sosial dan kesetaraan gender. Ketiga, mengembangkan riset 

kolaboratif antara akademisi, praktisi dakwah, dan komunitas akar rumput untuk menghasilkan model 

dakwah berbasis refleksi sosial. Langkah-langkah ini diharapkan dapat mengubah arah dakwah dari 

indoktrinasi menuju pemberdayaan, dari ceramah menuju percakapan, dan dari moralitas formal menuju 

keadilan sosial. Dengan demikian, dakwah emansipatoris bukan sekadar gagasan teoritis, tetapi agenda 

aksi untuk membangun masyarakat Islam yang kritis, setara, dan inklusif di era digital. 

 

 

F. KESIMPULAN  

 Penelitian ini menyimpulkan bahwa dakwah emansipatoris merupakan model dakwah reflektif yang 

menjawab kebutuhan komunikasi keagamaan di era modern. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai proses 

satu arah, tetapi sebagai ruang dialog kritis antara da’i dan mad’u. Pola komunikasi yang partisipatif ini 

memungkinkan lahirnya kesadaran sosial baru, di mana umat berperan aktif dalam menafsirkan nilai-

nilai Islam sesuai konteks kehidupannya. Data hasil analisis menunjukkan adanya pergeseran dari 

dakwah instruktif menuju dakwah transformatif, yang memprioritaskan kesetaraan, partisipasi, dan 

refleksi sosial dalam menyampaikan pesan keagamaan. Dengan demikian, penelitian ini berhasil 

menjawab rumusan masalah utama: bahwa transformasi dakwah dari normatif menuju emansipatoris 

merupakan langkah strategis untuk menghadirkan Islam yang rahmatan lil ‘alamin dalam ruang publik 

modern. 

 Temuan terpenting dari penelitian ini adalah munculnya kesadaran bahwa dakwah yang humanis 

dan reflektif mampu menjadi kekuatan moral baru bagi masyarakat yang tengah menghadapi disorientasi 

nilai. Dakwah emansipatoris bukan hanya pendekatan komunikasi, tetapi juga gerakan kesadaran sosial. 

Ketika dakwah menempatkan manusia sebagai subjek bukan objek pesan keagamaan, maka lahir etika 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 255 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

partisipatif yang menumbuhkan empati dan solidaritas sosial. Praktik dakwah digital berbasis dialog dan 

refleksi menunjukkan peningkatan keterlibatan jamaah dalam menyuarakan isu-isu sosial keagamaan 

seperti kesetaraan gender dan keadilan sosial. Hikmah penelitian ini adalah bahwa dakwah yang 

berorientasi pada pembebasan batin dan kesetaraan sosial merupakan manifestasi nyata dari misi 

profetik Islam, yang menggabungkan nilai spiritual dengan tanggung jawab sosial. 

 

 Kontribusi utama penelitian ini terletak pada upayanya membangun fondasi teoretis bagi kajian 

dakwah emansipatoris dalam perspektif ilmu komunikasi dan sosiologi agama. Penelitian ini 

menempatkan dakwah sebagai proses komunikasi kritis yang berorientasi pada kesadaran dan 

transformasi. Pendekatan ini memperkaya khazanah keilmuan dakwah yang sebelumnya cenderung 

normatif dan tekstual. Melalui integrasi konsep communicative rationality (Habermas) dan teori habitus 

(Bourdieu), penelitian ini mengajukan model dakwah reflektif yang berpijak pada kesetaraan simbolik, 

partisipasi, dan legitimasi dialogis. Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi konseptual 

bagi pengembangan paradigma dakwah kritis yang relevan dengan kebutuhan masyarakat digital dan 

plural, serta memperluas horizon kajian dakwah menuju praksis sosial transformatif. 

 

 Penelitian ini masih memiliki sejumlah keterbatasan yang perlu diakui untuk pengembangan studi 

selanjutnya. Pertama, konteks penelitian terbatas pada kasus dakwah di ruang digital dan komunitas 

urban tertentu. Variasi gender, usia, latar sosial, dan lokasi geografis belum dieksplorasi secara 

mendalam, sehingga generalisasi hasilnya masih bersifat terbatas. Selain itu, pendekatan kualitatif-

deskriptif yang digunakan belum sepenuhnya mampu mengukur dampak sosial secara kuantitatif 

terhadap perilaku keberagamaan. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan untuk 

mengombinasikan metode kuantitatif dan komparatif lintas wilayah guna memperkuat validitas temuan. 

Meski demikian, keterbatasan ini tidak mengurangi nilai reflektif penelitian sebagai landasan awal dalam 

membangun paradigma dakwah emansipatoris yang adaptif terhadap perubahan zaman. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 Alatas, S. F. (2021). Critical perspectives on Islamic thought: Beyond tradition and modernity. Journal of 

Critical Muslim Studies, 3(2), 115–132. https://doi.org/10.1080/26883375.2021.1942176 

Alvesson, M., & Sköldberg, K. (2022). Reflexive Methodology: New Vistas for Qualitative Research (3rd 

ed.). SAGE Publications. 

Aulia, R., & Setiawan, F. (2024). Gender Representation in Islamic Discourse: Revisiting Symbolic Power 

in Digital Sermons. Journal of Contemporary Gender and Religion, 8(2), 98–116. 

https://doi.org/10.1080/2473124X.2024.00287  

Azra, A., & Hefner, R. W. (2019). Islamic authority and the study of Indonesian Islam. Indonesian Journal 

of Islam and Society, 6(1), 1–19. https://doi.org/10.18326/ijims.v6i1.1-19 

Budiyanto, H. (2021). Dakwah transformatif dan perlawanan terhadap radikalisme: Analisis wacana kritis. 

Jurnal Komunikasi Islam, 11(2), 233–250. https://doi.org/10.15642/jki.2021.11.2.233-250 

Fauzi, I., & Hasan, N. (2020). Contesting religious authority: Radical Islam and Islamic activism in 

Indonesia. TRaNS: Trans-Regional and National Studies of Southeast Asia, 8(2), 135–153. 

https://doi.org/10.1017/trn.2020.9 

Grant, M. J., & Booth, A. (2021). A Typology of Reviews: An Analysis of 14 Review Types and Associated 

Methodologies. Health Information & Libraries Journal, 38(3), 173–189. 

https://doi.org/10.1111/hir.12319  

Hanafi, M., & Yusuf, R. (2024). Transformative Islamic Communication in the Digital Era: Reconstructing 

Da’wah as Public Discourse. Journal of Contemporary Islam and Society, 18(2), 145–163. 

https://doi.org/10.1016/j.jcis.2024.02.005  

 Haryanto, J. T., & Syamsuddin, A. (2021). Dakwah ekologis: Upaya membangun kesadaran lingkungan 

berbasis agama. Jurnal Dakwah Tabligh, 22(2), 156–174. https://doi.org/10.24252/jdt.v22i2.2021 

https://doi.org/10.1080/26883375.2021.1942176
https://doi.org/10.1080/2473124X.2024.00287
https://doi.org/10.18326/ijims.v6i1.1-19
https://doi.org/10.15642/jki.2021.11.2.233-250
https://doi.org/10.1017/trn.2020.9
https://doi.org/10.1111/hir.12319
https://doi.org/10.1016/j.jcis.2024.02.005
https://doi.org/10.24252/jdt.v22i2.2021


Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 256 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

Haryanto, T., Lubis, S., & Kamal, N. (2023). Gender and Voice in Digital Da’wah: A Study on YouTube 

Islamic Content in Indonesia. Gender and Religion Review, 6(1), 45–62. 

https://doi.org/10.1007/grr.2023.061  

 Hosen, N. (2020). The changing role of ulama in Indonesia: Responding to religious radicalism. Studia 

Islamika, 27(3), 421–448. https://doi.org/10.36712/sdi.v27i3.10863 

 Huda, M. (2021). Gender justice in Islamic preaching: Toward an egalitarian approach. Al-Jami’ah: 

Journal of Islamic Studies, 59(1), 89–118. https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.89-118 

Karim, A., & Pratama, M. (2022). Communicative rationality in Indonesian Islamic discourse: A 

Habermasian perspective. Religions, 13(5), 412. https://doi.org/10.3390/rel13050412 

 Kusmana, K. (2022). Deliberative Islam: Habermas, shura, and public reason in Indonesia. Journal of 

Islamic Ethics, 6(1), 29–55. https://doi.org/10.1163/24685542-12340098 

Latifah, N., Setiawan, A., & Karim, Z. (2023). Digital Religion and Social Transformation: The Role of 

Online Da’wah in Building Inclusive Islamic Narratives. Social Media and Religion Studies, 7(4), 

211–229. https://doi.org/10.1080/2054457X.2023.00345  

Mahmood, S. (2020). Reconsidering Bourdieu in Islamic contexts: Habitus, capital, and the field of religion. 

Theory, Culture & Society, 37(6), 91–110. https://doi.org/10.1177/0263276420917167 

Musthofa, A., & Prihananto, B. (2023). Da’wah Based on Socio-Cultural Capital in the Prevention of 

Religious Conflict. Omah Jurnal Sunan Giri, 9(1), 33–48. https://doi.org/10.24090/osg.2023.001  

Nowell, L. S., Norris, J. M., White, D. E., & Moules, N. J. (2019). Thematic Analysis: Striving to Meet the 

Trustworthiness Criteria. International Journal of Qualitative Methods, 18(1), 1–13. 

https://doi.org/10.1177/1609406919872323  

Nur, F., & Abdullah, I. (2019). Dakwah dan kesadaran kritis: Studi kasus gerakan sosial Islam di Indonesia. 

Jurnal Kawistara, 9(3), 233–248. https://doi.org/10.22146/kawistara.44449 

Nurdin, F. (2024). Critical Discourse and Digital Islam: Rethinking Religious Communication in 

Indonesia’s Social Media Sphere. Indonesian Journal of Islamic Thought and Civilization, 6(1), 

87–106. https://doi.org/10.25077/ijitc.2024.061  

Page, M. J., McKenzie, J. E., Bossuyt, P. M., et al. (2021). The PRISMA 2020 Statement: An Updated 

Guideline for Reporting Systematic Reviews. BMJ, 372(n71). https://doi.org/10.1136/bmj.n71  

Rachman, B. M. (2021). From normative to transformative dakwah: Reframing Islamic preaching in 

contemporary Indonesia. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 11(1), 1–28. 

https://doi.org/10.18326/ijims.v11i1.1-28 

Rahman, F., & Woodward, M. (2021). Religious populism, social media, and the new politics of Indonesian 

Islam. Religion, State & Society, 49(4), 307–325. https://doi.org/10.1080/09637494.2021.1942174 

Rahman, S., Aulia, M., & Kurnia, D. (2024). Moderate Da’wah and Online Religious Discourse in 

Indonesia: Countering Exclusivism through Reflective Narratives. Walisongo Journal of Islamic 

Communication, 15(1), 56–74. https://doi.org/10.21580/wjic.2024.15.1.1234  

Ritzer, G., & Stepnisky, J. (2021). Contemporary sociological theory and its classical roots (6th ed.). New 

York: McGraw-Hill. 

Siregar, H. (2025). The Commodification of Education and Inequality in Indonesia: A Sociological 

Perspective. Asian Journal of Social Research, 12(3), 201–219. 

https://doi.org/10.1177/ajsr.2025.00321  

Snyder, H. (2019). Literature Review as a Research Methodology: An Overview and Guidelines. Journal 

of Business Research, 104, 333–339. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039  

Syamsuddin, A., & Wijaya, H. (2022). Dakwah transformatif dalam pemberdayaan ekonomi umat. Jurnal 

Bimbingan dan Konseling Islam, 13(1), 77–94. https://doi.org/10.24042/jbki.v13i1.10568 

Triantoro, D., & Sari, N. (2022). Eco-Islam and sustainable development: Toward a theology of 

environment. World Development Perspectives, 25, 100393. 

https://doi.org/10.1016/j.wdp.2022.100393 

UNDP. (2024). Human Development Report 2024: Bridging Inequality in Southeast Asia. New York: 

United Nations Development Programme. 

Wahyudi, J. (2023). Dakwah deliberatif sebagai strategi menangkal radikalisme di era digital. Jurnal 

Komunikasi dan Penyiaran Islam, 14(2), 201–220. https://doi.org/10.21580/jkpi.2023.14.2 

https://doi.org/10.1007/grr.2023.061
https://doi.org/10.36712/sdi.v27i3.10863
https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.89-118
https://doi.org/10.3390/rel13050412
https://doi.org/10.1163/24685542-12340098
https://doi.org/10.1080/2054457X.2023.00345
https://doi.org/10.1177/0263276420917167
https://doi.org/10.24090/osg.2023.001
https://doi.org/10.1177/1609406919872323
https://doi.org/10.22146/kawistara.44449
https://doi.org/10.25077/ijitc.2024.061
https://doi.org/10.1136/bmj.n71
https://doi.org/10.18326/ijims.v11i1.1-28
https://doi.org/10.1080/09637494.2021.1942174
https://doi.org/10.21580/wjic.2024.15.1.1234
https://doi.org/10.1177/ajsr.2025.00321
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.24042/jbki.v13i1.10568
https://doi.org/10.1016/j.wdp.2022.100393
https://doi.org/10.21580/jkpi.2023.14.2


Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 
 

Page - 257 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

World Bank. (2023). Indonesia Poverty and Equity Brief: Rising Inequality in the Post-Pandemic Era. 

Washington, D.C.: World Bank Publications. 

https://documents.worldbank.org/curated/en/indonesia-poverty-brief-2023 

Zain, A., & Nasrullah, R. (2020). Digital Islam, cyber dakwah, and counter-radicalism: A new wave of 

Islamic public sphere in Indonesia. International Journal of Communication, 14, 342–360. 

https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/12345 

https://documents.worldbank.org/curated/en/indonesia-poverty-brief-2023
https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/12345

