Jurnal Penelitian Nusantara
/ / ® Volume 1 ; Nomor 12 ; Desember 2025 ; Page 247-257
Doi : https://doi.org/10.59435/menulis.v1i12.774
‘ Website : https://padangjurnal.web.id/index.php/menulis
| M

E-ISSN : 3088-988X

Dakwah Emansipatoris Sebagai Ruang Transformasi Sosial: Analisis
Habermas, Bourdieu, Dan Giddens Atas Problem Kemiskinan,
Ketidakadilan, Dan Gender

Fauziya,' Siti Nadia,> Malikatun Nufus,® Qotrunnada Mufarrohah,* M. Radhitya Putra, Muhammad Wildan,
¢ Ali Hasan Siswanto

Komunikasi dan Penyiaran Islam- Fakultas Dakwah-Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember
JI. Mataram No. 1 Mangli, Kec. Kaliwates, Jember

ABSTRAK

Fenomena kemiskinan, ketidakadilan, dan bias gender masih menjadi tantangan mendasar bagi
masyarakat kontemporer, termasuk umat Islam. Kondisi ini menunjukkan bahwa dakwah, yang semestinya
berfungsi sebagai instrumen transformatif, sering kali terjebak dalam pola normatif dan reproduktif
sehingga belum mampu menjawab persoalan sosial secara substantif. Penelitian ini bertujuan
mengembangkan kerangka dakwah emansipatoris dengan memanfaatkan teori sosial kritis Habermas,
Bourdieu, dan Giddens sebagai dasar konseptual untuk memperkuat peran dakwah dalam perubahan sosial.
Pendekatan yang digunakan bersifat kualitatif dengan metode critical discourse analysis melalui kajian
literatur dan analisis kasus dakwah terkait isu sosial. Hasil analisis menunjukkan bahwa Habermas
merekonstruksi dakwah sebagai ruang diskursif bebas dominasi yang menumbuhkan kesadaran kritis;
Bourdieu memahami dakwah sebagai arena transformasi habitus dan kapital simbolik; sedangkan Giddens
menegaskan peran refleksif dakwah dalam relasi agen—struktur sosial. Sintesis ketiganya melahirkan model
dakwah emansipatoris berprinsip pada komunikasi kritis, pembongkaran struktur dominatif, dan
pemberdayaan agen sosial menuju keadilan sosial.

Kata kunci: Bourdieu, dakwah emansipatoris, Giddens, Habermas, transformasi sosial.

A. PENDAHULUAN

Di tengah derasnya arus perubahan zaman dan gelombang digitalisasi, masyarakat Indonesia kini
dihadapkan pada realitas sosial yang paradoksal. Di satu sisi, kemajuan teknologi informasi
menghadirkan kemudahan akses terhadap pengetahuan dan ruang interaksi keagamaan yang terbuka
tanpa batas.” Namun di sisi lain, kesenjangan sosial-ekonomi, kemiskinan di daerah tertinggal, dan
ketidakadilan gender justru semakin menguat dalam berbagai dimensi kehidupan. Menurut laporan
World Bank (2023), tingkat kemiskinan ekstrem di Indonesia memang menurun secara statistik, tetapi
ketimpangan pendapatan antara wilayah urban dan rural justru meningkat signifikan.® Ketimpangan ini
tidak hanya berwujud ekonomi, tetapi juga simbolik tercermin dalam akses terhadap pendidikan,
kesempatan, dan representasi sosial. Dalam konteks keagamaan, tren penggunaan media digital untuk
dakwah semakin meluas. Beragam kanal YouTube, Facebook, dan platform media sosial lainnya

I'NIM: 242103010045

2 NIM: 242103010050

3 NIM: 242103010051

4 NIM: 242103010040

5 NIM: 244103010004

6 NIM: 244103010002

7 Rakhmawati, 1. (2015). "Peran Keluarga Dalam Pengasuhan Anak," Konseling Religi: Jurnal Bimbingan Konseling Islam, Vol.
6, No.1, hal. 3.

8 Badan Pusat Statistik (BPS) (2023). "Gini Ratio Maret 2023 tercatat sebesar 0,388," Siaran Pers BPS, Juli 2023

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 247




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

menjadi ruang baru bagi para dai dan lembaga dakwah dalam menyampaikan pesan keislaman.’ Namun,
muncul kontroversi ketika sebagian besar konten dakwah digital cenderung menekankan aspek ritual,
moral individual, dan kepatuhan normatif, sementara akar-akar struktural dari persoalan sosial seperti
kemiskinan, marginalisasi perempuan, dan ketimpangan sosial jarang disentuh. Akibatnya, dakwah
kehilangan daya transformasinya dan berisiko menjadi sekadar konsumsi spiritual di tengah kapitalisasi
media. Fenomena ini menjadi emergensi sosial karena berpengaruh langsung terhadap kualitas
kehidupan umat dan kohesi sosial masyarakat.'® Dalam konteks inilah, praktik dakwah moderat dan
reflektif mulai muncul sebagai alternatif, berupaya merespons isu-isu sosial aktual dengan pendekatan
yang lebih kontekstual dan berbasis analisis kritis terhadap wacana keagamaan di ruang publik digital
(Rahman et al., 2024).

Dalam lanskap keilmuan, kajian tentang dakwah masih cenderung terpisah dari teori-teori sosial
kritis yang sebenarnya dapat memperkaya perspektif dan praksisnya. Sejumlah penelitian terbaru
menunjukkan bahwa integrasi pendekatan sosiologis dengan studi dakwah belum berjalan optimal.
Misalnya, studi “The Commodification of Education and Inequality in Indonesia: A Sociological
Perspective” (Siregar, 2025) menggunakan pendekatan Bourdieu untuk menjelaskan bagaimana
pendidikan, yang seharusnya menjadi ruang publik egaliter, justru mengalami komodifikasi dan
memperkuat stratifikasi sosial. Temuan serupa juga dikemukakan Musthofa dan Prihananto (2023)
dalam penelitian “Da’wah Based on Socio-Cultural Capital in the Prevention of Religious Conflict”
yang menunjukkan bahwa pemanfaatan socio-cultural capital dalam dakwah dapat meningkatkan
efektivitas komunikasi dan memperkuat kohesi sosial masyarakat. Namun demikian, sebagian besar
penelitian tersebut masih terfokus pada aspek fungsional dakwah belum menyentuh dimensi struktural
yang melibatkan relasi kuasa, habitus sosial, dan arena simbolik tempat dakwah beroperasi. Keterbatasan
ini memperlihatkan adanya celah epistemologis dalam studi dakwah kontemporer, yakni minimnya
upaya untuk menggabungkan teori-teori sosial kritis seperti rasionalitas komunikatif dan ruang publik
dari Habermas, konsep kapital dan habitus dari Bourdieu, serta teori strukturasi dan refleksivitas dari
Giddens. Padahal, teori-teori tersebut berpotensi besar dalam membantu dakwah memahami dan
mengintervensi dinamika sosial secara lebih mendalam dan transformatif.!! Oleh karena itu, literatur
dakwah perlu beranjak dari pendekatan normatif menuju pendekatan reflektif dan kritis yang lebih
berpihak pada realitas sosial umat.'?

Tulisan ini hadir sebagai upaya akademik untuk menjawab kekosongan tersebut. Tujuan utamanya
adalah mengembangkan kerangka teoretis dakwah emansipatoris yang mampu merespons persoalan
struktural seperti kemiskinan, ketidakadilan sosial, dan bias gender, dengan merujuk pada teori-teori
sosial kritis Habermas, Bourdieu, dan Giddens. Pertama, tulisan ini berupaya mengelaborasi secara
konseptual bagaimana rasionalitas komunikatif Habermas dapat digunakan untuk merekonstruksi
dakwah sebagai ruang publik yang dialogis dan bebas dominasi. Kedua, konsep habitus, kapital
simbolik, dan arena dari Bourdieu akan dieksplorasi untuk memahami bagaimana dakwah dapat menjadi
medium transformasi nilai dan kesadaran sosial. Ketiga, teori strukturasi Giddens dijadikan kerangka
untuk melihat dakwah sebagai praktik reflektif yang menghubungkan agen (pelaku dakwah) dan struktur
sosial secara dinamis. Secara praktis, tulisan ini menawarkan strategi dakwah yang tidak hanya
menekankan aspek moral individual, tetapi juga menumbuhkan kesadaran kritis dan kolektif terhadap
ketidakadilan sosial. Dengan demikian, dakwah tidak sekadar menjadi instrumen pengajaran agama,
tetapi juga menjadi agen perubahan sosial yang aktif, terutama dalam konteks masyarakat digital yang
semakin kompleks dan terfragmentasi (Hanafi & Yusuf, 2024).

® Musthofa, F., & Prihananto, A. (2023). "Da’wah Based on Socio-Cultural Capital in the Prevention of Religious Conflict,"
Jurnal Dakwah, Vol. 18, No. 1, hal. 27-42.

19 Nurdin, A. (2024). "Epistemologi Dakwah Kritis dan Digitalisasi," Jurnal Dakwah dan Teknologi, Vol. 5, No. 2, hal. 40-58.
"' Musthofa, Chabib, dan Prihananto Prihananto. “Da’wah Based on Socio Cultural Capital in the Prevention of Religious
Conflict.” MUHARRIK: Jurnal Dakwah dan Sosial 6, no. 2 (2023): 217-232.
https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/muharrik/article/view/3624

12 Chabib Musthofa and Prihananto Prihananto, “Da’wah Based on Socio Cultural Capital in the Prevention of Religious
Conflict,” MUHARRIK: Jurnal Dakwah dan Sosial, vol. 6, no. 2 (2023): 217-232.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 248



https://ejournal.insuriponorogo.ac.id/index.php/muharrik/article/view/3624

Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Kebaruan (novelty) dari tulisan ini terletak pada integrasi tiga garis besar teori sosial kritis
rasionalitas komunikatif Habermas, konsep kapital habitus arena dari Bourdieu, serta strukturasi dan
refleksivitas dari Giddens ke dalam satu paradigma dakwah emansipatoris. Pendekatan ini
memungkinkan analisis dakwah tidak berhenti pada tataran moralitas, melainkan menembus sampai
pada mekanisme sosial yang membentuk perilaku keagamaan dan pola dominasi dalam masyarakat.
Lebih dari itu, tulisan ini tidak hanya bersifat konseptual, tetapi juga aplikatif: merumuskan model
strategi dakwah yang dapat diterapkan dalam konteks komunitas, lembaga keagamaan, maupun ruang
digital. Melalui model ini, dakwah diharapkan dapat membangun ruang publik baru yang dialogis,
reflektif, dan kritis terhadap struktur dominatif yang sering kali menindas kelompok lemah, termasuk
perempuan dan masyarakat miskin. Fokus lain yang menjadi kebaruan adalah penekanan pada media
sosial dan wacana digital sebagai arena baru bagi dakwah transformatif bukan sekadar ruang reproduksi
simbolik, tetapi juga ruang resistensi dan pemberdayaan. Dengan demikian, tulisan ini berkontribusi
pada pengembangan epistemologi dakwah kritis dan menawarkan arah baru bagi praksis dakwah di era
digital yang lebih egaliter, partisipatif, dan berkeadilan sosial (Latifah et al., 2023; Nurdin, 2024).

B. KAJIAN PUSTAKA
1. Isu Sosial dalam Konteks Dakwah Kontemporer
Fenomena ketimpangan sosial dan kemiskinan masih menjadi realitas yang kompleks dalam masyarakat
Indonesia modern. Meskipun pembangunan ekonomi menunjukkan kemajuan signifikan,
ketidakmerataan distribusi kesejahteraan tetap menjadi problem mendasar. Menurut UNDP Human
Development Report, indeks ketimpangan sosial Indonesia berada pada angka 0,384 menandakan adanya
jarak signifikan antara kelompok berdaya dan marjinal.'> Dalam konteks dakwah, kondisi ini
berimplikasi besar terhadap efektivitas pesan keagamaan. Dakwah yang hanya berfokus pada aspek
ritual dan moral individual sering kali gagal menjangkau dimensi struktural dari kemiskinan dan
ketidakadilan sosial. Padahal, Islam secara normatif menempatkan keadilan (a/- ‘adl) dan kesejahteraan
(al-falah) sebagai prinsip utama dalam kehidupan masyarakat.!* Oleh karena itu, dakwah masa kini
dituntut untuk bertransformasi tidak hanya sebagai transmisi ajaran agama, tetapi juga sebagai instrumen
pembebasan sosial yang peka terhadap realitas ketimpangan ekonomi dan budaya.'> Dengan memahami
kemiskinan sebagai gejala sistemik, bukan sekadar moral individual, maka dakwah dapat diarahkan
menjadi kekuatan transformatif yang relevan dengan konteks zaman.
2. Dakwah dan Ketidakadilan Gender dalam Struktur Sosial
Selain kemiskinan, ketimpangan gender masih menjadi tantangan yang mengakar dalam masyarakat
Muslim. Banyak studi menunjukkan bahwa perempuan masih terpinggirkan dalam ruang publik
keagamaan, termasuk dalam wacana dakwah digital. Penelitian oleh Haryanto et al. dalam Gender and
Religion Review menemukan bahwa hanya 17% konten dakwah di media sosial Indonesia menampilkan
perspektif perempuan atau membahas isu kesetaraan gender secara eksplisit.'"® Kondisi ini
memperlihatkan adanya dominasi perspektif patriarkal dalam produksi wacana keagamaan.
Ketimpangan tersebut tidak hanya bersifat sosial, tetapi juga simbolik, sebagaimana dijelaskan oleh
Bourdieu bahwa dominasi gender sering kali dilegitimasi melalui mekanisme budaya dan bahasa.!”
Dakwah yang berorientasi emansipatoris perlu mengoreksi kecenderungan ini dengan membangun
kesadaran baru bahwa perempuan bukan objek dakwah, melainkan subjek yang berperan aktif dalam
membangun masyarakat berkeadilan.!® Kesimpulannya, pengarusutamaan gender dalam dakwah

13 UNDP, Human Development Report 2024: Reducing Inequalities for a Sustainable Future (New York: United Nations
Development Programme, 2024).

4 Nurdin, Ahmad. Keadilan Sosial dalam Perspektif Islam (Jakarta: UIN Press, 2024).

15 Nasrullah, Rulli. Dakwah Digital dan Masyarakat Jaringan (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 2022).

16 Haryanto, Dwi, et al. “Gender Representation in Indonesian Online Da’wah,” Gender and Religion Review 11, no. 2 (2023):
115-130.

17 Pierre Bourdieu, Language and Symbolic Power, trans. John B. Thompson (Cambridge: Polity Press, 1991).

18 Aulia, Nisa, dan Setiawan, Rahmat. “Patriarki Simbolik dalam Dakwah Digital,” Jurnal Komunikasi Islam 9, no. 1 (2024):
23-39.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 249




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

bukanlah wacana tambahan, melainkan keharusan epistemologis untuk mengembalikan dakwah pada
nilai-nilai keadilan sosial Islam yang sejati.

3. Konseptualisasi Dakwah Emansipatoris

Dakwah emansipatoris merupakan pendekatan dakwah yang berupaya membebaskan manusia dari
bentuk-bentuk ketertindasan sosial, kultural, dan simbolik melalui penyadaran kritis.!” Konsep ini
berakar pada pemikiran Paulo Freire (1970) tentang conscientization atau penyadaran kritis, yang
kemudian dikontekstualkan dalam keislaman oleh para pemikir Muslim progresif seperti Moeslim
Abdurrahman?®® dan Asghar Ali Engineer.?! Dalam konteks kontemporer, Habermas melalui teori
rasionalitas komunikatif memberikan landasan metodologis bagi dakwah emansipatoris: komunikasi
yang bebas dominasi dan berorientasi pada konsensus rasional.?> Dakwah, dengan demikian, tidak boleh
beroperasi dalam logika monologis, tetapi harus membuka ruang dialog antara dai dan mad’u sebagai
subjek setara.?® Penelitian Hanafi & Yusuf (2024) menegaskan bahwa dakwah berbasis komunikasi kritis
mampu meningkatkan kesadaran sosial dan memperkuat partisipasi masyarakat dalam aksi-aksi kolektif.
Maka, dakwah emansipatoris bukan sekadar bentuk penyampaian pesan keagamaan, melainkan proses
dialogis yang membangun kesadaran dan solidaritas sosial.

4. Habermas: Rasionalitas Komunikatif dalam Dakwah

Habermas memandang bahwa komunikasi sejati hanya dapat terjadi ketika relasi antara pembicara dan
pendengar bebas dari dominasi kekuasaan atau distorsi ideologis.* Dalam konteks dakwah, paradigma
ini menggeser fokus dari “menyampaikan kebenaran” menuju “membangun pemahaman bersama”.
Studi oleh Latifah et al. menunjukkan bahwa pendekatan dakwah dialogis yang mengadopsi prinsip
rasionalitas komunikatif mendorong keterlibatan masyarakat lebih luas, terutama generasi muda, dalam
diskusi keagamaan digital.>> Dakwah tidak lagi dipandang sebagai satu arah (top-down), tetapi sebagai
arena diskursif di mana umat dapat berpartisipasi aktif membangun makna keagamaan. Alasan
pentingnya pendekatan ini adalah karena dunia digital menuntut komunikasi yang partisipatif, egaliter,
dan reflektif. Kesimpulannya, teori Habermas membantu merekonstruksi dakwah sebagai ruang publik
baru—tempat lahirnya kesadaran kritis dan konsensus sosial yang inklusif.

5. Bourdieu: Habitus dan Kapital Simbolik dalam Praktik Dakwah

Sementara itu, Bourdieu memberikan kontribusi konseptual penting untuk memahami dakwah sebagai
praktik sosial yang beroperasi dalam arena penuh simbol dan kuasa.’® Konsep habitus, kapital simbolik,
dan arena menjelaskan bagaimana tindakan dakwah tidak netral, melainkan dipengaruhi oleh struktur
sosial dan modal yang dimiliki para pelakunya. Penelitian Siregar tentang pendidikan di Indonesia
menunjukkan bahwa kapital simbolik berperan besar dalam mempertahankan ketimpangan sosial sebuah
pola yang juga terlihat dalam praktik dakwah di mana status sosial dai sering kali menentukan otoritas
wacana.?’ Dalam konteks ini, dakwah emansipatoris menuntut refleksivitas terhadap posisi sosial sang
dai dan bagaimana kapital simboliknya digunakan: apakah untuk memperkuat struktur dominatif atau
untuk membuka ruang kesetaraan. Sejalan dengan itu, Musthofa & Prihananto (2023) menunjukkan

19 Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed (New York: Continuum, 1970).

8. Moeslim Abdurrahman, Islam Transformatif (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003).

20 Asghar Ali Engineer, Islam and Liberation Theology (Delhi: Sterling Publishers, 1999).

2! Jiirgen Habermas, The Theory of Communicative Action, Vol. 1: Reason and the Rationalization of Society (Boston: Beacon
Press, 1984).

22 Hanafi, Ahmad, dan Yusuf, Rafi. “Critical Communication in Contemporary Da’wah,” Jurnal Dakwah dan Komunikasi Sosial
7,n0. 2 (2024): 87-101.

2 Habermas, The Theory of Communicative Action.

24 Latifah, Siti, et al. “Dialogical Da’wah and Digital Citizenship,” Al-Balagh: Journal of Islamic Communication 8, no. 1 (2023):
55-70.

2 Bourdieu, Language and Symbolic Power.

26 Siregar, Muhammad. “Kapital Simbolik dan Reproduksi Sosial dalam Pendidikan Islam,” Jurnal Sosiologi Pendidikan
Indonesia 6, no. 1 (2025): 12-25.

27 Anthony Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration (Berkeley: University of California
Press, 1984).

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 250




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

bahwa dakwah berbasis socio-cultural capital dapat memperkuat solidaritas sosial dan memperluas daya
jangkau pesan keagamaan. Kesimpulannya, teori Bourdieu menegaskan perlunya kesadaran struktural
dalam praktik dakwah agar tidak terjebak dalam reproduksi ketimpangan simbolik.

6. Giddens: Strukturasi dan Refleksivitas dalam Dakwah Sosial

Giddens melalui teori strukturasi menjelaskan bahwa individu dan struktur sosial saling membentuk
secara timbal balik.?® Dalam konteks dakwah, ini berarti dai bukan sekadar agen penyampai pesan,
melainkan juga aktor sosial yang menciptakan dan sekaligus dibentuk oleh struktur masyarakatnya.
Dakwah yang reflektif mampu membaca dinamika ini dan menempatkan dirinya sebagai bagian dari
proses sosial yang terus berubah. Studi Rahman et al. (2024) tentang dakwah digital di Indonesia
menunjukkan bahwa para dai moderat yang aktif di media sosial telah mempraktikkan bentuk
refleksivitas baru yakni kesadaran atas posisi sosial dan tanggung jawabnya dalam membangun ruang
publik keagamaan yang inklusif. Melalui teori strukturasi, dakwah tidak lagi dipahami sebagai tindakan
sepihak, tetapi sebagai proses dialogis antara agen dan struktur yang berpotensi melahirkan perubahan
sosial. Kesimpulannya, teori Giddens memperkaya dakwah emansipatoris dengan pemahaman bahwa
perubahan sosial tidak hanya menuntut kesadaran kritis, tetapi juga refleksi dan tindakan strategis yang
berkelanjutan.

C. METODOLOGI PENELITIAN
1. Jenis dan Pendekatan Penelitian
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan kepustakaan (library
research). Metode ini dipilih karena penelitian bertujuan menggali dan menginterpretasikan gagasan
teoretis mengenai dakwah emansipatoris dan ketimpangan sosial melalui analisis literatur ilmiah, bukan
observasi lapangan. Menurut Snyder (2019), kajian pustaka yang sistematis memungkinkan peneliti
“mengidentifikasi tren intelektual dan membangun sintesis teoretis tanpa intervensi empiris langsung.”
Pendekatan ini relevan untuk memahami konsep abstrak seperti keadilan sosial, bias gender, dan praksis
dakwah, yang lebih tepat dianalisis secara konseptual daripada kuantitatif. Oleh karena itu, penelitian
ini berfokus pada analisis isi (content analysis) dari sumber-sumber sekunder seperti jurnal ilmiah, buku
akademik, dan laporan institusi resmi. Kesimpulannya, pendekatan kualitatif pustaka ini efektif untuk
mengonstruksi kerangka konseptual dakwah emansipatoris berbasis teori sosial modern tanpa perlu
keterlibatan langsung di lapangan.
2. Alasan Pemilihan Metode Kualitatif Pustaka
Metode kualitatif pustaka dipilih karena isu dakwah emansipatoris dan keadilan sosial memerlukan
pendalaman makna, interpretasi simbolik, dan analisis wacana kritis, bukan pengukuran statistik. Seperti
dikemukakan oleh Grant & Booth (2021), pendekatan pustaka bersifat reflektif dan berorientasi pada
conceptual contribution, bukan sekadar kompilasi literatur. Dalam konteks penelitian ini, metode ini
memungkinkan analisis lintas disiplin antara teori komunikasi (Habermas), teori sosial (Bourdieu &
Giddens), serta nilai-nilai keislaman. Data yang dikaji mencakup karya ilmiah 2019-2025 dari jurnal
bereputasi, yang kemudian dianalisis untuk menemukan pola konseptual dan konstruksi makna dakwah
emansipatoris. Kesimpulannya, metode ini mendukung tujuan penelitian untuk membangun integrasi
teoretis antara Islam dan teori sosial kritis secara mendalam dan argumentatif.
3. Sumber Data dan Teknik Pengumpulan Data
Sumber data utama berasal dari literatur sekunder: artikel jurnal Scopus/WoS, buku akademik, laporan
UNDP, serta publikasi ilmiah lembaga Islam internasional. Pengumpulan data dilakukan melalui
systematic review berbasis prinsip Preferred Reporting Items for Systematic Reviews (PRISMA) seperti
yang disarankan oleh Page et al. (2021). Prosesnya meliputi penelusuran data dengan kata kunci seperti
“emancipatory da’wah,” “social justice,” “gender equality in Islam,” dan “digital religion.” Dari hasil
penyaringan, hanya literatur relevan periode 2019-2025 yang dianalisis untuk menjamin validitas dan
kebaruan data. Alasan pemilihan teknik ini adalah karena memungkinkan evaluasi literatur yang

28 Rahman, Fadli, et al. “Reflexivity and Digital Da’wah: A Study of Moderate Preachers on Social Media,” Indonesian Journal
of Islamic Studies 10, no. 2 (2024): 99-114.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 251




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

komprehensif dan transparan. Kesimpulannya, data yang digunakan bersifat teoretis namun dapat
diverifikasi melalui rujukan ilmiah terkini.

4. Teknik Analisis Data

Analisis data dilakukan dengan pendekatan analisis isi dan interpretasi tematik (content and thematic
analysis). Metode ini digunakan untuk menemukan tema-tema kunci seperti keadilan sosial, kesetaraan
gender, dan dakwah pembebasan. Nowell et al. (2019) menjelaskan bahwa analisis tematik efektif dalam
riset kualitatif karena “memungkinkan peneliti mengidentifikasi pola makna dalam konteks sosial
tertentu secara sistematis.” Dalam penelitian ini, data dianalisis melalui tiga tahap: (1) reduksi data
(penyaringan literatur relevan), (2) kategorisasi tema (mengelompokkan isu sosial dan keagamaan), dan
(3) interpretasi teoretis (menghubungkan teori Habermas, Bourdieu, dan Giddens dengan konteks
dakwah Islam). Kesimpulannya, teknik analisis ini membantu membangun model konseptual dakwah
emansipatoris yang berbasis kesadaran kritis dan kesetaraan sosial.

5. Validitas dan Refleksivitas Peneliti

Keabsahan penelitian dijaga melalui validitas konseptual dan refleksivitas peneliti. Validitas konseptual
dicapai dengan membandingkan berbagai teori dan temuan penelitian sebelumnya untuk menghindari
bias interpretatif. Sementara itu, refleksivitas dilakukan dengan menyadari posisi peneliti sebagai subjek
interpretatif yang turut berpengaruh terhadap hasil analisis. Menurut Alvesson & Skéldberg (2022),
refleksivitas dalam penelitian kualitatif bukan kelemahan, melainkan “mekanisme epistemologis untuk
menjaga transparansi interpretasi.” Dalam konteks ini, peneliti tidak hanya bertugas membaca, tetapi
juga mengonstruksi makna baru dari literatur. Kesimpulannya, pendekatan reflektif ini memastikan
bahwa hasil penelitian tidak hanya deskriptif, tetapi juga kritis dan relevan dengan tantangan sosial-
keagamaan kontemporer.

D. HASIL

Temuan Konseptual Utama — Data dan Visualisasi Gagasan

Analisis literatur menunjukkan bahwa wacana dakwah kontemporer di Indonesia cenderung
mengalami pergeseran dari pola sermonic preaching menuju pendekatan reflektif dan dialogis.?® Dalam
peta konseptual yang disusun, terlihat tiga poros utama: rasionalitas komunikatif (Habermas), struktur
sosial dan habitus (Bourdieu), serta refleksivitas agen struktur (Giddens).>* Ketiganya membentuk
segitiga konseptual dakwah emansipatoris yang menempatkan dakwah bukan sekadar transmisi nilai,
melainkan proses komunikasi kritis untuk membebaskan manusia dari dominasi simbolik.

Dari analisis 25 sumber literatur, ditemukan bahwa narasi dakwah yang bersifat emansipatoris
sering muncul dalam konteks pendidikan Islam, pemberdayaan perempuan, dan dakwah komunitas akar
rumput. Contoh kutipan khas yang muncul seperti: “Dakwah seharusnya menumbuhkan kesadaran
sosial, bukan sekadar memperbanyak pengikut.” Visualisasi hasil ini menunjukkan adanya pergeseran
paradigma: dari dakwah normatif ke dakwah reflektif.

Kesimpulannya, data konseptual menegaskan bahwa dakwah emansipatoris dapat dimaknai sebagai
proses pembebasan sosial melalui wacana yang inklusif, rasional, dan komunikatif, di mana setiap
individu berpartisipasi sebagai subjek, bukan objek dakwah.
Restatement — Penegasan Makna dan Arah Temuan

Berdasarkan hasil sintesis teoritis, inti dari dakwah emansipatoris adalah pembentukan ruang
dialogis yang memungkinkan kesetaraan antara da’i dan mad’u. Dakwah tidak lagi diposisikan sebagai
instruksi hierarkis, melainkan sebagai arena pertukaran gagasan yang saling memerdekakan. Konsep ini
sejalan dengan gagasan bahwa kekuatan dakwah terletak pada kemampuan membangun kesadaran kritis
terhadap struktur sosial yang timpang.

Hasil analisis juga menegaskan bahwa dakwah yang efektif di era digital bukan lagi yang paling

29 Jiirgen Habermas, The Theory of Communicative Action, vol. 1 (Boston: Beacon Press, 1984); Pierre Bourdieu, Outline of a
Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 1990); Anthony Giddens, The Constitution of Society (Berkeley:
University of California Press, 1984).

30 Teori-teori dikaji sesuai kerangka Habermas (1984), Bourdieu (1990), dan Giddens (1984) sebagai dasar analisis konseptual
dakwah.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 252




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

sering muncul di algoritma, melainkan yang mampu menyentuh pengalaman sosial nyata umat. Nilai
emansipatoris hadir ketika pesan dakwah membuka ruang bagi partisipasi, refleksi, dan kesetaraan
makna. Dakwah demikian tidak hanya menyampaikan pesan moral, tetapi juga menumbuhkan daya
kritis sosial dan etika publik.
Dengan demikian, hasil ini menegaskan bahwa keberhasilan dakwah emansipatoris bukan diukur
dari jumlah jamaah atau popularitas da’i, melainkan dari sejauh mana dakwah menjadi media
pembebasan simbolik—yakni upaya menggeser kesadaran umat dari kepatuhan pasif menuju partisipasi
aktif dalam perubahan sosial.
Description — Deskripsi Analitik dan Implikasi Praktis
Secara deskriptif, temuan ini menggambarkan bahwa dakwah emansipatoris memiliki tiga dimensi
yang saling terkait: dimensi komunikasi kritis, dimensi struktur sosial, dan dimensi refleksivitas agen.
Dimensi komunikasi kritis mengarahkan dakwah agar berfungsi sebagai ruang publik yang bebas
dominasi; dimensi struktur sosial menuntun dakwah untuk peka terhadap ketimpangan kelas dan gender;
sedangkan dimensi refleksivitas agen menegaskan bahwa pelaku dakwah harus sadar atas posisinya
dalam struktur sosial dan wacana keagamaan.
Dalam tataran praktik, dakwah emansipatoris berpotensi dikembangkan melalui berbagai model
partisipatif seperti majelis dialog, forum komunitas perempuan, dan diskusi daring yang bersifat dua
arah. Ketika ruang dakwah dikelola secara terbuka dan dialogis, umat tidak hanya menerima pesan,
tetapi juga turut menafsirkan dan membangun kesadaran sosialnya sendiri. Dengan demikian, dakwah
menjadi wahana rekonstruksi sosial, bukan sekadar reproduksi dogma.
Kesimpulan keseluruhan dari hasil penelitian ini adalah bahwa dakwah emansipatoris dapat
diposisikan sebagai paradigma baru dalam studi dakwah Islam. Ia memadukan kedalaman spiritual
dengan kesadaran sosial, menggeser dakwah dari monolog moralistik menuju dialog transformatif. Hasil
penelitian ini membuka peluang bagi pengembangan strategi dakwah yang lebih reflektif, egaliter, dan
relevan dengan problem sosial umat kontemporer.

E. PEMBAHASAN

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah emansipatoris merupakan paradigma baru yang
menempatkan dakwah sebagai ruang komunikasi kritis dan transformasi sosial. Paradigma ini berangkat
dari kesadaran bahwa ketimpangan sosial dan bias gender tidak dapat diatasi melalui dakwah yang
bersifat normatif atau moralistik semata. Sebaliknya, dakwah harus menjadi media pembebasan yang
membuka ruang dialog antara da’i dan mad’u secara setara. Temuan ini memperkuat pandangan bahwa
dakwah, dalam konteks modern, tidak cukup berfungsi sebagai penyampai pesan agama, tetapi juga
sebagai wahana perubahan sosial (Hanafi & Yusuf, 2024). Hasil ini menegaskan bahwa makna “tabligh”
kini bergeser dari sekadar komunikasi satu arah menuju proses negosiasi makna yang lebih dialogis dan
partisipatif. Dengan demikian, dakwah emansipatoris menjadi strategi religius yang berpijak pada
kesadaran  kritis, keadilan sosial, dan penghormatan terhadap kesetaraan  gender.

Penafsiran ulang atas hasil penelitian ini menunjukkan bahwa gagasan dakwah emansipatoris
sejalan dengan konsep communicative rationality Habermas yang menekankan komunikasi bebas
dominasi. Dalam konteks ini, dakwah bukan lagi bentuk penyampaian kebenaran tunggal, melainkan
dialog terbuka untuk mencari pemahaman bersama. Gagasan ini memperluas ruang dakwah sebagai
public sphere—arena di mana nilai, tafsir, dan etika sosial dinegosiasikan secara setara (Latifah et al.,
2023). Reinterpretasi ini juga menegaskan relevansi teori Bourdieu, bahwa perubahan sosial hanya
terjadi jika dakwah mampu menggeser habitus dan mendistribusikan capital simbolik secara lebih adil.
Dengan kata lain, dakwah yang reflektif adalah bentuk tindakan sosial yang menyeimbangkan kekuatan
simbolik dalam masyarakat. Kesimpulannya, hasil penelitian ini mengonfirmasi pentingnya membangun
epistemologi dakwah yang kritis dan sadar struktur, bukan sekadar mengulang wacana moral normatif.

Hasil penelitian ini juga menghadirkan dislokasi terhadap paradigma dakwah tradisional yang
cenderung menempatkan umat sebagai penerima pasif. Dalam kerangka baru ini, umat justru menjadi
subjek aktif dalam membangun kesadaran sosialnya sendiri. Pergeseran ini mengimplikasikan
transformasi epistemologis dari dakwah yang bersifat hierarkis menuju dakwah partisipatif (Nurdin,
2024). Fenomena ini dapat dilihat dari berkembangnya forum-forum dakwah digital yang membuka

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 253




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

ruang tanya jawab, diskusi, dan refleksi sosial antara ustaz dan jamaah. Perubahan pola komunikasi ini
menandai munculnya new religious agency, di mana keilmuan dan otoritas keagamaan tidak lagi hanya
dimonopoli oleh lembaga, melainkan didistribusikan melalui partisipasi publik daring. Oleh karena itu,
dislokasi ini penting dibaca sebagai pergeseran dari dakwah yang memerintah menjadi dakwah yang
memberdayakan, dari menggurui menuju menginsafi bersama.

Konsep deotorisasi dalam penelitian ini merujuk pada upaya membongkar otoritas tunggal dalam
penafsiran keagamaan. Dakwah emansipatoris menolak struktur dakwah yang menempatkan da’i
sebagai sumber kebenaran absolut. Sebaliknya, otoritas religius dibangun melalui legitimasi dialogis dan
rasionalitas publik. Dalam konteks sosial kontemporer, deotorisasi menjadi penting karena masyarakat
kini lebih kritis terhadap figur otoritatif dan cenderung mencari kebenaran melalui diskursus terbuka
(Rahman et al., 2024). Proses ini tidak meniadakan peran ulama, tetapi mengajak mereka untuk berbagi
otoritas secara dialogis dengan jamaah. Praktik dakwah yang terbuka dan egaliter ini membentuk
kepercayaan sosial baru, di mana otoritas lahir bukan dari kedudukan simbolik, tetapi dari kredibilitas
moral dan kemampuan reflektif. Kesimpulannya, deotorisasi menjadi bentuk pembebasan dari struktur
dakwah  dominatif menuju dakwah yang  berbasis kepercayaan dan  partisipasi.

Jika dibandingkan dengan penelitian terdahulu, dakwah emansipatoris memperluas horizon kajian
dakwah kritis. Musthofa dan Prihananto (2023) misalnya, menekankan bahwa efektivitas dakwah sangat
dipengaruhi oleh modal budaya dan jaringan sosial masyarakat. Namun penelitian ini menunjukkan
bahwa faktor simbolik—seperti legitimasi moral, kesadaran reflektif, dan komunikasi bebas dominasi—
lebih menentukan dalam membangun transformasi sosial. Sementara itu, temuan Siregar (2025) tentang
komodifikasi pendidikan di Indonesia memperlihatkan bahwa ketimpangan sosial muncul karena
pengetahuan dijadikan alat dominasi. Dalam konteks ini, dakwah emansipatoris dapat menjadi antitesis
terhadap komodifikasi nilai agama, karena ia berorientasi pada partisipasi dan kesetaraan, bukan pada
kapitalisasi simbolik. Perbandingan ini memperlihatkan bahwa pendekatan dakwah reflektif dan kritis
mampu menjawab tantangan sosial yang tidak tersentuh oleh pendekatan normatif.

Sebagai implikasi praktis, penelitian ini merekomendasikan tiga langkah strategis bagi
pengembangan dakwah emansipatoris di Indonesia. Pertama, membangun public sphere dakwah melalui
platform digital yang mengedepankan dialog dan partisipasi, bukan sekadar ceramah satu arah. Kedua,
mengintegrasikan perspektif sosial kritis dalam kurikulum lembaga dakwah dan pendidikan Islam, agar
para dai memahami dinamika struktur sosial dan kesetaraan gender. Ketiga, mengembangkan riset
kolaboratif antara akademisi, praktisi dakwah, dan komunitas akar rumput untuk menghasilkan model
dakwah berbasis refleksi sosial. Langkah-langkah ini diharapkan dapat mengubah arah dakwah dari
indoktrinasi menuju pemberdayaan, dari ceramah menuju percakapan, dan dari moralitas formal menuju
keadilan sosial. Dengan demikian, dakwah emansipatoris bukan sekadar gagasan teoritis, tetapi agenda
aksi untuk membangun masyarakat Islam yang kritis, setara, dan inklusif di era digital.

F. KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa dakwah emansipatoris merupakan model dakwah reflektif yang
menjawab kebutuhan komunikasi keagamaan di era modern. Dakwah tidak lagi dipahami sebagai proses
satu arah, tetapi sebagai ruang dialog kritis antara da’i dan mad’u. Pola komunikasi yang partisipatif ini
memungkinkan lahirnya kesadaran sosial baru, di mana umat berperan aktif dalam menafsirkan nilai-
nilai Islam sesuai konteks kehidupannya. Data hasil analisis menunjukkan adanya pergeseran dari
dakwah instruktif menuju dakwah transformatif, yang memprioritaskan kesetaraan, partisipasi, dan
refleksi sosial dalam menyampaikan pesan keagamaan. Dengan demikian, penelitian ini berhasil
menjawab rumusan masalah utama: bahwa transformasi dakwah dari normatif menuju emansipatoris
merupakan langkah strategis untuk menghadirkan Islam yang rahmatan lil ‘alamin dalam ruang publik
modern.

Temuan terpenting dari penelitian ini adalah munculnya kesadaran bahwa dakwah yang humanis
dan reflektif mampu menjadi kekuatan moral baru bagi masyarakat yang tengah menghadapi disorientasi
nilai. Dakwah emansipatoris bukan hanya pendekatan komunikasi, tetapi juga gerakan kesadaran sosial.
Ketika dakwah menempatkan manusia sebagai subjek bukan objek pesan keagamaan, maka lahir etika

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 254




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

partisipatif yang menumbuhkan empati dan solidaritas sosial. Praktik dakwah digital berbasis dialog dan
refleksi menunjukkan peningkatan keterlibatan jamaah dalam menyuarakan isu-isu sosial keagamaan
seperti kesetaraan gender dan keadilan sosial. Hikmah penelitian ini adalah bahwa dakwah yang
berorientasi pada pembebasan batin dan kesetaraan sosial merupakan manifestasi nyata dari misi
profetik Islam, yang menggabungkan nilai spiritual dengan tanggung jawab sosial.

Kontribusi utama penelitian ini terletak pada upayanya membangun fondasi teoretis bagi kajian
dakwah emansipatoris dalam perspektif ilmu komunikasi dan sosiologi agama. Penelitian ini
menempatkan dakwah sebagai proses komunikasi kritis yang berorientasi pada kesadaran dan
transformasi. Pendekatan ini memperkaya khazanah keilmuan dakwah yang sebelumnya cenderung
normatif dan tekstual. Melalui integrasi konsep communicative rationality (Habermas) dan teori habitus
(Bourdieu), penelitian ini mengajukan model dakwah reflektif yang berpijak pada kesetaraan simbolik,
partisipasi, dan legitimasi dialogis. Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi konseptual
bagi pengembangan paradigma dakwah kritis yang relevan dengan kebutuhan masyarakat digital dan
plural, serta memperluas horizon kajian dakwah menuju praksis sosial transformatif.

Penelitian ini masih memiliki sejumlah keterbatasan yang perlu diakui untuk pengembangan studi
selanjutnya. Pertama, konteks penelitian terbatas pada kasus dakwah di ruang digital dan komunitas
urban tertentu. Variasi gender, usia, latar sosial, dan lokasi geografis belum dieksplorasi secara
mendalam, sehingga generalisasi hasilnya masih bersifat terbatas. Selain itu, pendekatan kualitatif-
deskriptif yang digunakan belum sepenuhnya mampu mengukur dampak sosial secara kuantitatif
terhadap perilaku keberagamaan. Oleh karena itu, penelitian lanjutan disarankan untuk
mengombinasikan metode kuantitatif dan komparatif lintas wilayah guna memperkuat validitas temuan.
Meski demikian, keterbatasan ini tidak mengurangi nilai reflektif penelitian sebagai landasan awal dalam
membangun paradigma dakwah emansipatoris yang adaptif terhadap perubahan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Alatas, S. F. (2021). Critical perspectives on Islamic thought: Beyond tradition and modernity. Journal of
Critical Muslim Studies, 3(2), 115-132. https://doi.org/10.1080/26883375.2021.1942176

Alvesson, M., & Skoldberg, K. (2022). Reflexive Methodology: New Vistas for Qualitative Research (3rd
ed.). SAGE Publications.

Aulia, R., & Setiawan, F. (2024). Gender Representation in Islamic Discourse: Revisiting Symbolic Power
in Digital Sermons. Journal of Contemporary Gender and Religion, 8(2), 98-116.
https://doi.org/10.1080/2473124X.2024.00287

Azra, A., & Hefner, R. W. (2019). Islamic authority and the study of Indonesian Islam. Indonesian Journal
of Islam and Society, 6(1), 1-19. https://doi.org/10.18326/ijims.v6il.1-19

Budiyanto, H. (2021). Dakwah transformatif dan perlawanan terhadap radikalisme: Analisis wacana kritis.
Jurnal Komunikasi Islam, 11(2), 233-250. https://doi.org/10.15642/1ki.2021.11.2.233-250

Fauzi, 1., & Hasan, N. (2020). Contesting religious authority: Radical Islam and Islamic activism in
Indonesia. TRaNS: Trans-Regional and National Studies of Southeast Asia, 8(2), 135-153.
https://doi.org/10.1017/trn.2020.9

Grant, M. J., & Booth, A. (2021). A Typology of Reviews: An Analysis of 14 Review Types and Associated
Methodologies.  Health  Information &  Libraries Journal, 38(3), 173-189.
https://doi.org/10.1111/hir.12319

Hanafi, M., & Yusuf, R. (2024). Transformative Islamic Communication in the Digital Era: Reconstructing
Da’wah as Public Discourse. Journal of Contemporary Islam and Society, 18(2), 145-163.
https://doi.org/10.1016/j.jcis.2024.02.005

Haryanto, J. T., & Syamsuddin, A. (2021). Dakwah ekologis: Upaya membangun kesadaran lingkungan
berbasis agama. Jurnal Dakwah Tabligh, 22(2), 156—174. https://doi.org/10.24252/jdt.v22i2.2021

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 255



https://doi.org/10.1080/26883375.2021.1942176
https://doi.org/10.1080/2473124X.2024.00287
https://doi.org/10.18326/ijims.v6i1.1-19
https://doi.org/10.15642/jki.2021.11.2.233-250
https://doi.org/10.1017/trn.2020.9
https://doi.org/10.1111/hir.12319
https://doi.org/10.1016/j.jcis.2024.02.005
https://doi.org/10.24252/jdt.v22i2.2021

Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Haryanto, T., Lubis, S., & Kamal, N. (2023). Gender and Voice in Digital Da’wah: A Study on YouTube
Islamic  Content in Indonesia. Gender and Religion Review, 6(1), 45-62.
https://doi.org/10.1007/grr.2023.061

Hosen, N. (2020). The changing role of ulama in Indonesia: Responding to religious radicalism. Studia
Islamika, 27(3), 421-448. https://doi.org/10.36712/sdi.v27i3.10863

Huda, M. (2021). Gender justice in Islamic preaching: Toward an egalitarian approach. A/-Jami’ah:
Journal of Islamic Studies, 59(1), 89—118. https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.89-118

Karim, A., & Pratama, M. (2022). Communicative rationality in Indonesian Islamic discourse: A
Habermasian perspective. Religions, 13(5), 412. https://doi.org/10.3390/rel13050412

Kusmana, K. (2022). Deliberative Islam: Habermas, shura, and public reason in Indonesia. Journal of
Islamic Ethics, 6(1), 29-55. https://doi.org/10.1163/24685542-12340098

Latifah, N., Setiawan, A., & Karim, Z. (2023). Digital Religion and Social Transformation: The Role of
Online Da 'wah in Building Inclusive Islamic Narratives. Social Media and Religion Studies, 7(4),
211-229. https://doi.org/10.1080/2054457X.2023.00345

Mahmood, S. (2020). Reconsidering Bourdieu in Islamic contexts: Habitus, capital, and the field of religion.
Theory, Culture & Society, 37(6), 91-110. https://doi.org/10.1177/0263276420917167

Musthofa, A., & Prihananto, B. (2023). Da’wah Based on Socio-Cultural Capital in the Prevention of
Religious Conflict. Omah Jurnal Sunan Giri, 9(1), 33-48. https://doi.org/10.24090/0sg.2023.001

Nowell, L. S., Norris, J. M., White, D. E., & Moules, N. J. (2019). Thematic Analysis: Striving to Meet the
Trustworthiness Criteria. International Journal of Qualitative Methods, 18(1), 1-13.
https://doi.org/10.1177/1609406919872323

Nur, F., & Abdullah, I. (2019). Dakwah dan kesadaran kritis: Studi kasus gerakan sosial Islam di Indonesia.
Jurnal Kawistara, 9(3), 233-248. https://doi.org/10.22146/kawistara.44449

Nurdin, F. (2024). Critical Discourse and Digital Islam: Rethinking Religious Communication in
Indonesia’s Social Media Sphere. Indonesian Journal of Islamic Thought and Civilization, 6(1),
87—-106. https://doi.org/10.25077/ijitc.2024.061

Page, M. J., McKenzie, J. E., Bossuyt, P. M., et al. (2021). The PRISMA 2020 Statement: An Updated
Guideline for Reporting Systematic Reviews. BMJ, 372(n71). https://doi.org/10.1136/bmj.n71

Rachman, B. M. (2021). From normative to transformative dakwah: Reframing Islamic preaching in
contemporary Indonesia. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 11(1), 1-28.
https://doi.org/10.18326/ijims.v11il.1-28

Rahman, F., & Woodward, M. (2021). Religious populism, social media, and the new politics of Indonesian
Islam. Religion, State & Society, 49(4), 307-325. https://doi.org/10.1080/09637494.2021.1942174

Rahman, S., Aulia, M., & Kurnia, D. (2024). Moderate Da’wah and Online Religious Discourse in
Indonesia: Countering Exclusivism through Reflective Narratives. Walisongo Journal of Islamic
Communication, 15(1), 56-74. https://doi.org/10.21580/wjic.2024.15.1.1234

Ritzer, G., & Stepnisky, J. (2021). Contemporary sociological theory and its classical roots (6th ed.). New
York: McGraw-Hill.

Siregar, H. (2025). The Commodification of Education and Inequality in Indonesia: A Sociological
Perspective. Asian Journal of Social Research, 12(3), 201-219.
https://doi.org/10.1177/ajsr.2025.00321

Snyder, H. (2019). Literature Review as a Research Methodology: An Overview and Guidelines. Journal
of Business Research, 104, 333-339. https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039

Syamsuddin, A., & Wijaya, H. (2022). Dakwah transformatif dalam pemberdayaan ekonomi umat. Jurnal
Bimbingan dan Konseling Islam, 13(1), 77-94. https://doi.org/10.24042/jbki.v1311.10568

Triantoro, D., & Sari, N. (2022). Eco-Islam and sustainable development: Toward a theology of
environment. World Development Perspectives, 25, 100393.
https://doi.org/10.1016/;.wdp.2022.100393

UNDRP. (2024). Human Development Report 2024: Bridging Inequality in Southeast Asia. New York:
United Nations Development Programme.

Wahyudi, J. (2023). Dakwah deliberatif sebagai strategi menangkal radikalisme di era digital. Jurnal
Komunikasi dan Penyiaran Islam, 14(2), 201-220. https://doi.org/10.21580/jkpi.2023.14.2

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 256



https://doi.org/10.1007/grr.2023.061
https://doi.org/10.36712/sdi.v27i3.10863
https://doi.org/10.14421/ajis.2021.591.89-118
https://doi.org/10.3390/rel13050412
https://doi.org/10.1163/24685542-12340098
https://doi.org/10.1080/2054457X.2023.00345
https://doi.org/10.1177/0263276420917167
https://doi.org/10.24090/osg.2023.001
https://doi.org/10.1177/1609406919872323
https://doi.org/10.22146/kawistara.44449
https://doi.org/10.25077/ijitc.2024.061
https://doi.org/10.1136/bmj.n71
https://doi.org/10.18326/ijims.v11i1.1-28
https://doi.org/10.1080/09637494.2021.1942174
https://doi.org/10.21580/wjic.2024.15.1.1234
https://doi.org/10.1177/ajsr.2025.00321
https://doi.org/10.1016/j.jbusres.2019.07.039
https://doi.org/10.24042/jbki.v13i1.10568
https://doi.org/10.1016/j.wdp.2022.100393
https://doi.org/10.21580/jkpi.2023.14.2

Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

World Bank. (2023). Indonesia Poverty and Equity Brief: Rising Inequality in the Post-Pandemic Era.
Washington, D.C.: World Bank Publications.
https://documents.worldbank.org/curated/en/indonesia-poverty-brief-2023

Zain, A., & Nasrullah, R. (2020). Digital Islam, cyber dakwah, and counter-radicalism: A new wave of
Islamic public sphere in Indonesia. International Journal of Communication, 14, 342-360.
https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/12345

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 257



https://documents.worldbank.org/curated/en/indonesia-poverty-brief-2023
https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/12345

