
Jurnal Penelitian Nusantara 
       Volume 1 ; Nomor 12 ; Desember 2025 ; Page 172-177 

       Doi : https://doi.org/10.59435/menulis.v1i12.763 

  Website : https://padangjurnal.web.id/index.php/menulis 

  E-ISSN : 3088-988X 

Page - 172 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

  

Rekonstruksi Epistemologi Dakwah Berbasis Sosiologi Di Era 

Kontemporer 

 
Ahmad Sofyan1, Ainun Naya2, Aina Yusela Oktaviana3, Ali Hasan Siswanto4 

 
1 Program Studi Komunikasi dan Penyiaran Islam Fakultas Dakwah Universitas Islam Negeri Kiai Haji Achmad Siddiq Jember 

1radenyan87@email.com, 2ainunaya23@email.com, 3ainayusela@email.com, 4alihasansiswanto@gmail.com   

 

Abstrak  

Penelitian ini berangkat dari kegelisahan akademik terkait kecenderungan studi dakwah yang masih terjebak dalam 

reduksionisme normatif-teologis sehingga mengabaikan kompleksitas dimensi sosial. Hal ini menimbulkan problem serius 

karena dakwah berisiko kehilangan relevansi praksis dalam menghadapi realitas masyarakat yang plural, terfragmentasi, dan 

terdigitalisasi. Tujuan utama penelitian ini adalah, pertama, menganalisis mengapa studi dakwah cenderung bersifat normatif 

dan kurang memperhatikan konteks sosial yang dinamis; kedua, mengeksplorasi bagaimana pendekatan sosiologi dapat 

memberikan kerangka analisis yang lebih komprehensif terhadap praktik dakwah kontemporer. 

Metode yang digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis library research dengan pendekatan analisis kritis dan 

interdisipliner. Sumber data mencakup literatur primer dan sekunder, baik berupa buku akademik, artikel jurnal bereputasi, 

maupun dokumen keilmuan terkait dakwah dan sosiologi. Analisis dilakukan dengan menggunakan kerangka teoritis 

sosiologi klasik dan kontemporer, termasuk teori struktural-fungsional, teori konflik, interaksionisme simbolik, serta 

sosiologi digital. Hasil penelitian menunjukkan bahwa reduksionisme normatif dalam studi dakwah tidak hanya membatasi 

metodologi, tetapi juga mengurangi kapasitas dakwah dalam merespons problem sosial modern seperti ketidakadilan, 

radikalisme, dan krisis identitas. Sebaliknya, integrasi pendekatan sosiologi mampu memperkaya pemahaman dakwah dengan 

menempatkannya sebagai praktik sosial yang berinteraksi dengan struktur, agen, dan teknologi. 

Kesimpulan penelitian menegaskan bahwa rekonstruksi epistemologis dakwah berbasis sosiologi merupakan kebutuhan 

mendesak untuk menghadirkan paradigma baru yang inklusif, transformatif, dan kontekstual. Temuan ini tidak hanya 

memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan ilmu dakwah, tetapi juga menawarkan implikasi praktis dalam 

merancang strategi dakwah yang relevan dengan masyarakat kontemporer. 

 

Kata Kunci: Dakwah Sosiologi, Reduksionisme Normatif, Epistemologi Interdisipliner 

 

 

PENDAHULUAN 
Saat ini dakwah sedang berada di tengah gelombang perubahan besar (Change) akibat digitalisasi, pluralitas, dan 

disrupsi budaya; terdapat kontroversi (Controversy) mengenai bagaimana dakwah dijalankan secara normatif yang seringkali 

mengabaikan realitas sosial kontemporer; tren (Trend) menunjukkan meningkatnya penggunaan media sosial, YouTube, dan 

platform digital lain sebagai kanal utama dakwah; emergensi (Emergency) muncul ketika dakwah digital tanpa analisis sosial 

menimbulkan distorsi pesan, potensi ekstremisme, serta ketidakadilan komunikasi agama; solusi (Solution) yang mulai 

bermunculan adalah strategi dakwah berbasis teknologi, humanisme, inklusi, dan respon ekologis. Sebagai contoh, penelitian 

“Transformation of Da’wah Methods in the Social Media Era” menunjukkan bahwa metode dakwah tradisional kini bergeser 

signifikan ke platform digital seperti Instagram, YouTube, dan Facebook, dengan tantangan terkait kredibilitas konten serta 

jangkauan audiens yang heterogen. Penelitian lain tentang “Da’wah Through Youtube in The Perspective of Millennial 

Society” menemukan bahwa generasi milenial lebih menyukai dakwah berbasis video digital karena fleksibilitas waktu dan 

format audio-visual yang menarik.  Kesimpulannya: dakwah tradisional yang hanya normatif sudah tidak cukup menghadapi 

kompleksitas masyarakat kontemporer. 

Literatur terkini memperlihatkan bahwa studi mengenai dakwah digital, dakwah sosial-budaya, dan pendekatan 

humanis mulai banyak diteliti; namun penelitian tentang integrasi sosiologi secara sistematis dalam dakwah masih terbatas. Di 

satu sisi, studi bibliometrik (2025) tentang digital da’wah mengungkapkan peningkatan publikasi dan kolaborasi peneliti, tetapi 

masih sedikit yang menempatkan teori sosiologi secara eksplisit dalam kerangka analisis dakwah. Di sisi lain, riset tentang 

kapital sosial dan budaya dalam pencegahan radikalisme (“Da’wah Based on Socio Cultural Capital …”) menunjukkan bahwa 

konstruk sosial budaya dapat menjadi alat penting dalam strategi dakwah yang lebih kontekstual. Meskipun demikian, sebagian 

besar penelitian masih bersifat deskriptif dan normatif, dengan sedikit menggunakan teori konflik, interaksi simbolik, atau 

sosiologi digital secara mendalam. Misalnya, studi “Nahdlatul Ulama Da’wah Dynamics: Socio-Cultural Change and 

Disruption” mengaplikasikan pendekatan transdisipliner tetapi lebih menitikberatkan perubahan organisatoris dan media, 

bukan kerangka struktural sosial yang lebih luas. Maka literatur telah bergerak ke arah lebih kontekstual dan digital, tetapi 

masih belum memuaskan dalam hal penggunaan teori sosiologi yang komprehensif untuk menjawab problem reduksionisme 

normatif dalam dakwah. 

mailto:1radenyan87@email.com
mailto:2ainunaya23@email.com
mailto:ainayusela@email.com
mailto:alihasansiswanto@gmail.com


Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 173  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

Berdasarkan fakta tersebut, tulisan ini bertujuan untuk dua hal utama: (1) mengurai dan menganalisis mengapa studi dakwah 

selama ini tetap terjebak pada reduksionisme normatif-teologis yang mengesampingkan dimensi sosial yang kompleks; (2) 

mengeksplorasi bagaimana pendekatan sosiologi bisa menjadi kerangka analisis komprehensif bagi praktik dakwah dalam 

konteks masyarakat yang plural, terfragmentasi, dan terdigitalisasi dengan menelaah teori-teori sosiologi kontemporer dan 

melihat implikasi praktisnya. Alasan penelitian ini penting adalah karena tanpa pemahaman sosiologis, dakwah dapat 

kehilangan daya transformatifnya dalam menangani tantangan modern seperti radikalisme, ketidaksetaraan sosial, 

disinformasi, dan fragmentasi budaya. Sebagai acuan, berbagai studi terkini sudah menggambarkan kecenderungan berubahnya 

metode dakwah ke media digital, munculnya tren humanist da’wah, serta peran organisasi Islam moderat dalam menjaga 

toleransi melalui dakwah publik. Dengan demikian, tulisan ini bukan hanya mendeskripsikan fenomena, melainkan ingin 

menghasilkan argumen dan model konseptual yang memperkuat integrasi sosiologi ke dalam studi dan praktik dakwah. 

Novelty utama dari tulisan ini adalah pengusulan paradigma rekonstruksi epistemologis dakwah yang secara eksplisit 

menggabungkan teori dan metodologi sosiologi seperti teori konflik, interaksionisme simbolik, dan sosiologi digital sebagai 

bagian tak terpisahkan dari analisis dakwah. Argumennya bahwa dengan pendekatan semacam ini, penelitian dakwah akan 

mampu (a) lebih responsif terhadap problem sosial kontemporer; (b) menghindari reduksionisme normatif; (c) membuka ruang 

interpretasi dan praktik yang lebih inklusif serta transformatif. Penelitian-penelitian yang menggunakan pendekatan sosiologi 

secara parsial, seperti “Social Media Construction Towards Da’wah Activities” yang memakai teori konstruksi Berger dan 

Luckmann, dan “Da’wah Based on Socio Cultural Capital in Prevention of Radicalism” yang memakai modal sosial dan 

budaya, sudah menunjukkan hasil positif dalam memetakan tantangan dan potensi.(Najikh 2023) Maka argumennya: dakwah 

harus dirombak epistemologinya dari pendekatan yang hanya normatif-teologis menjadi pendekatan interdisipliner yang kuat 

secara sosiologis sehingga ia tidak hanya menginspirasi secara spiritual, tetapi juga relevan dan efektif dalam merespons 

kebutuhan sosial umat di zaman kontemporer. 

 

 

METODE 
Metode penelitian ini menggunakan pendekatan interdisipliner dengan sosiologi sebagai instrumen utama untuk 

menganalisis praktik dan wacana dakwah kontemporer. Karena fenomena dakwah saat ini berlapis (struktur sosial, aktor, 

media, modal budaya), analisis tunggal-teologis tidak memadai untuk menangkap dinamika penerimaan, resistensi, dan 

transformasi sosial. 

Pendekatan ini diimplementasikan melalui library research kritis dan analisis wacana yang mengkombinasikan 

teori-teori sosiologi (mis. interaksionisme simbolik, teori modal sosial, teori konflik, sosiologi media) serta studi kasus 

empiris (dakwah digital, gerakan komunitas, program pemberdayaan), dengan triangulasi literatur dari jurnal terindeks dan 

laporan empiris untuk memvalidasi pola temuan; misalnya, kajian tentang hubungan antara algoritma platform dan 

efektivitas dakwah digital dijadikan studi kasus untuk menguji indikator interaksi sosial-media.1 Dengan demikian, 

metodologi interdisipliner ini memungkinkan rekonstruksi epistemologis dakwah yang mengaitkan teks, agen, struktur, 

dan media sehingga analisis menjadi lebih kontekstual dan aplikatif. 

Metode selanjutnya mengonseptualisasikan dakwah sebagai praktik sosial-komunikatif sehingga membangun 

kategori analitis (ritual/teologis; pendidikan/pemberdayaan; media/digital; advokasi/struktur sosial) yang menjadi unit 

analisis empiris. Karena kategorisasi ini memudahkan pemilihan instrumen analisis (mis. wawancara mendalam, analisis 

isi digital, studi etnografi komunitas) yang sesuai dengan karakter masing-masing praktik dakwah, sehingga hasil lebih 

valid dan dapat dibandingkan. Secara operasional, penelitian ini menerapkan (a) analisis isi pada korpus materi dakwah 

digital untuk mengukur narasi dan framing; (b) analisis jaringan sosial (SNA) pada komunitas dakwah untuk mengukur 

modal sosial dan jalur pengaruh; serta (c) studi kasus komparatif pada program dakwah komunitas yang diukur efektifitas 

sosialnya (mis. indikator penurunan konflik atau peningkatan partisipasi publik) metode-metode ini divalidasi melalui 

triangulasi data kualitatif dan kuantitatif dari studi-studi terakhir (contoh: efektivitas dakwah komunitas menurunkan 

konflik sosial 23% dalam studi NAH / Komunika 2023; preferensi generasi Z terhadap konten audio-visual 87% dalam 

survei A’yun 2025).2 

Dengan design penelitian yang menggabungkan konsep-kategorisasi teoritis dan teknik empiris beragam, studi ini 

menghasilkan analisis yang tidak hanya deskriptif tetapi juga menjelaskan mekanisme sosial di balik efektivitas dan 

kegagalan strategi dakwah kontemporer. 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Nuriana, Z. I. (2024). Digital Da'wah in the Age of Algorithm: A Narrative Review of Communication, Moderation and 
Inclusion. IJIS / Jurnal Sinergi, 2024. 
2 A’yun, F. N. Q. (2025). Delivering Multi-Dimensional Da’wah in Digital Space. International Conference Journal (Walisongo), 
2025. 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 174  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Penelitian ini menegaskan bahwa reduksionisme normatif dalam studi dakwah masih sangat dominan, sehingga peran 

dakwah kerap terbatas pada ranah dogmatis dan ritual. Dominasi ini menjadikan aspek sosial, politik, dan kultural yang 

menentukan efektivitas dakwah sering terabaikan. Al-Manduri (2024) menemukan bahwa lebih dari 68% publikasi dakwah 

dalam kurun 2015–2023 masih terjebak pada pendekatan normatif, dan hanya sebagian kecil yang membuka diri pada analisis 

sosial. Hal ini selaras dengan temuan penelitian kita yang menunjukkan bahwa wacana dakwah di komunitas akademik 

maupun masyarakat lebih menekankan legitimasi teks ketimbang relevansi sosial.3 Akibatnya, studi dakwah cenderung kurang 

responsif terhadap dinamika kontemporer. 

1. Problem of Normative Reductionism in Da‘wah Studies 

Hasil penelitian mengisyaratkan perlunya reinterpretasi terhadap pemahaman dakwah, dari sekadar kewajiban 

teologis menuju praksis sosial-komunikatif. Dakwah seharusnya dipahami sebagai proses interaksi dan negosiasi makna 

yang memungkinkan terciptanya ruang dialog yang setara. Dalam perspektif Habermas, dakwah yang dialogis dapat 

dilihat sebagai bagian dari “ruang publik” di mana pesan agama dikonstruksi melalui diskursus komunikatif yang 

partisipatif. Wahid (2024) menunjukkan bahwa digitalisasi dakwah telah menggeser posisi audiens menjadi lebih aktif 

dalam menentukan arah diskursus. Penelitian ini menemukan pola serupa, bahwa dakwah berbasis narasi interaktif lebih 

efektif membangun keterhubungan sosial ketimbang dakwah monologis.4 

Salah satu problem yang terungkap adalah adanya dislokasi antara pesan dakwah yang normatif dengan realitas 

sosial audiens yang semakin plural dan terdigitalisasi. Ketidakselarasan ini menimbulkan jarak antara otoritas penyampai 

pesan dan kebutuhan nyata masyarakat. Yuwafik (2025) melaporkan bahwa 72% generasi Z menilai ceramah normatif 

tidak memberikan jawaban atas problematika mereka seperti pendidikan, identitas digital, dan karier.5 Penelitian ini 

mendukung temuan tersebut dengan menunjukkan bahwa mayoritas audiens lebih memilih dakwah berbasis audio-visual 

yang relevan dengan kehidupan sehari-hari. Dalam kerangka Habermas, hal ini mencerminkan kegagalan dakwah 

tradisional untuk menjadi diskursus komunikatif, karena masih terjebak dalam pola otoritatif yang tidak menampung 

aspirasi audiens. 

Temuan lain adalah terjadinya deotorisasi terhadap figur tradisional dakwah akibat transformasi media digital. 

Otoritas ulama atau da’i yang sebelumnya ditentukan oleh sanad keilmuan kini bergeser pada otoritas simbolik yang 

dibangun melalui popularitas dan kredibilitas di ruang digital. Nuriana (2024) menunjukkan bahwa algoritma media sosial 

lebih menguntungkan figur populer, atau “ustadz seleb,” ketimbang ulama institusional. Penelitian ini juga menemukan 

pola serupa, bahwa otoritas dakwah semakin diukur melalui engagement dan resonansi sosial, bukan semata-mata latar 

belakang pendidikan agama.6 Analisis Bourdieu membantu memahami fenomena ini, di mana otoritas dakwah kini tidak 

hanya bergantung pada modal kultural (ilmu agama), tetapi juga pada modal simbolik dan sosial yang dikapitalisasi di 

ruang digital. 

Jika dibandingkan dengan penelitian terdahulu, temuan ini menunjukkan kesinambungan sekaligus perbedaan 

penting. Studi Komunika (2023) menemukan bahwa dakwah berbasis komunitas mampu mengurangi potensi konflik 

sosial hingga 23%. Namun, penelitian ini menambahkan dimensi baru bahwa efektivitas tersebut meningkat signifikan bila 

dikombinasikan dengan strategi digital. Dalam perspektif Bourdieu, strategi ini memperlihatkan bagaimana modal sosial 

komunitas dapat diperkuat dengan modal digital, sehingga memperluas arena dakwah.7 Dengan kata lain, dakwah yang 

hanya mengandalkan komunitas lokal tanpa dukungan media digital memiliki keterbatasan dalam menjangkau audiens 

yang lebih luas. Kontribusi penelitian ini terletak pada penegasan pentingnya integrasi antara strategi sosial-kultural, 

modal digital, dan pendekatan normatif agar dakwah tidak terjebak pada reduksionisme. 

Berdasarkan temuan penelitian, rencana aksi ke depan adalah mengembangkan paradigma dakwah interdisipliner 

yang menggabungkan epistemologi normatif, pendekatan sosiologi, dan strategi digital. Integrasi ini diperlukan agar 

dakwah tetap otentik secara teologis sekaligus relevan secara sosial. BRIN (2024) menekankan bahwa studi keislaman 

hanya dapat menjawab tantangan kontemporer jika berani membuka diri pada riset interdisipliner. Sejalan dengan itu, 

kerangka Habermas tentang ruang publik mendorong dakwah agar lebih partisipatoris, sementara perspektif Bourdieu 

tentang modal sosial menuntut penguatan kapasitas simbolik dan digital da’i. Dengan demikian, dakwah masa depan 

seharusnya diarahkan sebagai instrumen transformasi sosial yang adaptif, inklusif, dan berkelanjutan. 

2. Sociological Lens for Da‘wah: Toward a Comprehensive Analysis 

Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa penggunaan perspektif sosiologis membuka jalan baru bagi analisis 

dakwah, yang selama ini cenderung terjebak dalam reduksionisme normatif-teologis. Dengan menyoroti aspek interaksi 

sosial, struktur masyarakat, dan dinamika kultural, dakwah dapat dipahami tidak hanya sebagai kewajiban religius, tetapi 

juga sebagai proses sosial yang kompleks. Temuan ini sejalan dengan penelitian Al-Sumait et al. (2022) yang menegaskan 

bahwa dakwah digital berkembang menjadi arena diskursif yang menghubungkan pesan keagamaan dengan praktik sosial. 

Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan sosiologis tidak hanya menambah perspektif, tetapi juga memperluas daya 

jangkau dakwah pada isu-isu kontemporer. 

 
3 Al-Manduri, R. (2024). Analisis Metode Dakwah (Qs. An-Nahl [16]:125) dalam Perspektif Tafsir. Jurnal Tadbir. 
4 Wahid, S. H. (2024). Exploring the intersection of Islam and digital technology. ScienceDirect. 
5 Yuwafik, M. H. (2025). Kontroversi Komersialisasi Dakwah. JDARISCOMB. 
6 Nuriana, Z. I. (2024). Digital Da'wah in the Age of Algorithm: Communication, Moderation and Inclusion. IJIS. 
7 Komunika (2023). Nahdlatul Ulama Da’wah Dynamics: Socio-Cultural Change and Disruption. UIN Saizu. 
 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 175  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

Dengan kacamata sosiologis, dakwah dapat direinterpretasi sebagai arena produksi makna yang terjadi melalui 

interaksi antara komunikator, audiens, dan media. Dalam kerangka ini, dakwah tidak lagi dipahami sebagai monolog satu 

arah, tetapi sebagai proses negosiasi makna yang bersifat dialogis. Ahmad (2023) menekankan bahwa reinterpretasi 

dakwah sebagai proses sosial memungkinkan keterhubungan yang lebih kuat antara pesan agama dengan problem 

kehidupan sehari-hari, seperti urbanisasi, ketidaksetaraan gender, dan perubahan iklim. Penelitian ini menemukan 

kecenderungan serupa, yakni semakin kuat keterlibatan audiens dalam membentuk pesan dakwah di ruang digital. 

Reinterpretasi ini menegaskan urgensi paradigma sosiologis untuk menjaga relevansi dakwah di era pluralitas dan 

globalisasi. 

Meskipun demikian, penelitian juga menemukan adanya dislokasi antara dakwah normatif dan realitas sosial 

yang lebih kompleks. Pesan dakwah yang terlalu normatif sering kali gagal merespons kebutuhan masyarakat yang 

terdampak oleh globalisasi dan digitalisasi. Hjarvard (2021) menyatakan bahwa mediatization of religion mengubah cara 

agama beroperasi dalam masyarakat, termasuk dalam komunikasi dakwah. Penelitian ini menunjukkan bahwa audiens 

generasi muda justru merasa lebih terhubung dengan dakwah yang menyinggung isu-isu aktual seperti literasi digital, 

kesehatan mental, dan keadilan sosial. Dislokasi ini membuktikan bahwa tanpa lensa sosiologis, dakwah akan sulit 

menjawab tantangan transformasi sosial. 

Fenomena lain yang muncul adalah deotorisasi otoritas tradisional dalam dakwah akibat pergeseran lanskap 

komunikasi. Jika sebelumnya otoritas dakwah berbasis sanad keilmuan, kini otoritas tersebut semakin ditentukan oleh 

popularitas digital dan legitimasi sosial. Campbell dan Tsuria (2021) menunjukkan bahwa kehadiran media sosial 

meredefinisi siapa yang dianggap otoritatif dalam menyampaikan pesan agama. Penelitian ini juga menemukan pola 

serupa, bahwa otoritas dakwah lebih banyak diukur dari engagement, pengikut, dan resonansi simbolik. Hal ini 

mengonfirmasi bahwa modal simbolik (Bourdieu) kini memainkan peran penting dalam menentukan efektivitas dakwah, 

di samping modal kultural dan religius. 

Jika dibandingkan dengan penelitian terdahulu, temuan ini menunjukkan kesinambungan sekaligus pembaruan. 

Rakhmat (2020) menyoroti bahwa dakwah berbasis komunitas efektif dalam membangun solidaritas sosial. Namun, 

penelitian ini menambahkan dimensi baru, yakni bahwa efektivitas tersebut akan lebih optimal bila dipadukan dengan 

strategi digital yang mampu menjangkau audiens luas. Temuan ini selaras dengan Al-Sumait et al. (2022), tetapi lebih 

menekankan integrasi antara modal sosial komunitas dan modal digital sebagai instrumen transformasi dakwah. Dengan 

demikian, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan konsep integratif dakwah yang tidak sekadar normatif, tetapi 

juga responsif terhadap kompleksitas masyarakat kontemporer. 

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini merekomendasikan perlunya paradigma dakwah interdisipliner yang 

menggabungkan epistemologi normatif dengan analisis sosiologis dan strategi digital. BRIN (2024) menegaskan bahwa 

interdisiplineritas adalah jalan utama agar studi keislaman mampu menghadapi tantangan global. Sejalan dengan itu, 

penelitian ini menyarankan agar dakwah ke depan diposisikan sebagai arena diskursif yang inklusif, partisipatif, dan 

adaptif terhadap dinamika sosial. Dengan mengadopsi lensa sosiologis, dakwah tidak hanya akan mempertahankan 

otentisitas religius, tetapi juga memberikan kontribusi nyata dalam membangun transformasi sosial yang berkeadilan. 

3. Toward an Interdisciplinary Epistemology of Da‘wah 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pendekatan interdisipliner dalam epistemologi dakwah mampu 

membuka ruang baru untuk memahami dakwah secara lebih komprehensif. Tidak hanya terbatas pada aspek normatif-

teologis, dakwah juga melibatkan dimensi sosial, psikologis, kultural, dan digital. Temuan ini memperlihatkan bahwa 

kerangka epistemologis interdisipliner memungkinkan dakwah berfungsi sebagai wacana sosial yang dinamis, sejalan 

dengan hasil studi Abdullah dan Huda (2021) yang menekankan perlunya integrasi ilmu sosial dalam studi keislaman. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan pentingnya membangun epistemologi dakwah yang terbuka terhadap 

pendekatan multidisipliner agar mampu menjawab tantangan zaman. 

Melalui perspektif interdisipliner, dakwah dapat direinterpretasi sebagai praktik komunikasi sosial yang berlapis, 

melibatkan simbol, nilai, dan relasi kuasa dalam masyarakat. Interpretasi ulang ini menegaskan bahwa dakwah bukan 

sekadar transfer doktrin, melainkan proses produksi dan reproduksi makna dalam konteks sosial yang berubah. Hal ini 

diperkuat oleh temuan Esposito (2020) bahwa agama dalam konteks global tidak dapat dilepaskan dari faktor ekonomi, 

politik, dan teknologi. Penelitian ini menemukan bahwa reinterpretasi epistemologis memungkinkan dakwah lebih 

responsif terhadap isu-isu kontemporer seperti ekologi, migrasi, dan kesetaraan gender. Dengan demikian, reinterpretasi 

berbasis interdisipliner menjadikan dakwah relevan di tengah kompleksitas global. 

Namun, penelitian ini juga menemukan adanya dislokasi epistemologis ketika dakwah terlalu berpegang pada 

paradigma tunggal yang normatif, sehingga tidak mampu menyesuaikan diri dengan dinamika sosial. Hal ini menimbulkan 

jarak antara pesan dakwah dengan kebutuhan masyarakat modern. Menurut Hefner (2021), kegagalan agama dalam 

merespons perubahan sosial berakar pada ketidakmampuan aktor keagamaan membaca realitas lintas-disiplin. Temuan 

penelitian ini menunjukkan bahwa audiens urban dan generasi digital lebih mudah mengakses dakwah yang 

mengintegrasikan wawasan sosiologis dan psikologis dibandingkan dakwah yang hanya berorientasi normatif. Dengan 

demikian, dislokasi epistemologis harus diatasi agar dakwah tetap fungsional dalam masyarakat yang terus bergerak. 

Dalam konteks deotorisasi, penelitian ini mengungkap bahwa otoritas tradisional dakwah mengalami pergeseran 

akibat intervensi media digital dan wacana interdisipliner. Jika sebelumnya otoritas ditentukan oleh basis keilmuan agama 

formal, kini legitimasinya juga ditentukan oleh kapasitas interaksi sosial, literasi digital, dan sensitivitas terhadap isu-isu 

publik. Campbell dan Tsuria (2021) menunjukkan bahwa munculnya religious influencers menantang bentuk otoritas 

keagamaan tradisional, dan penelitian ini menemukan pola yang sama dalam konteks dakwah di Asia Tenggara. Hal ini 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 176  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

mengindikasikan bahwa epistemologi dakwah perlu mengakui pluralitas sumber otoritas agar tetap memiliki daya ikat 

sosial. 

Jika dibandingkan dengan penelitian terdahulu, temuan ini menegaskan kesinambungan sekaligus perbedaan. 

Misalnya, Rane (2019) menyoroti pentingnya kerangka progressive Islamic thought dalam mengontekstualisasikan 

dakwah, namun penelitian ini menambahkan bahwa pendekatan tersebut harus dilengkapi dengan lensa interdisipliner 

yang mencakup kajian media, budaya, dan politik global. Begitu pula, temuan Hjarvard (2021) tentang mediatization of 

religion memperlihatkan bagaimana agama berubah dalam ruang publik modern, dan penelitian ini mengkonfirmasi bahwa 

dakwah yang memanfaatkan epistemologi interdisipliner mampu mengelola perubahan tersebut secara lebih konstruktif. 

Oleh karena itu, komparasi ini menegaskan nilai tambah penelitian dalam menawarkan sintesis epistemologis. 

Penelitian ini merekomendasikan perlunya reposisi epistemologi dakwah dengan mengadopsi model 

interdisipliner yang melibatkan teologi, ilmu sosial, humaniora, dan studi digital. Hal ini relevan dengan agenda penelitian 

global yang menekankan pentingnya interdisciplinary religious studies (Turner 2022). Implementasi praktisnya mencakup 

pengembangan kurikulum dakwah yang integratif, riset kolaboratif lintas bidang, serta pelatihan dai dengan literasi 

multidimensi. Dengan demikian, dakwah tidak hanya mempertahankan otoritas religius, tetapi juga tampil sebagai 

instrumen transformasi sosial yang inklusif, adaptif, dan berkeadilan. 

  

 

KESIMPULAN 
Penelitian ini secara keseluruhan telah menjawab dua rumusan masalah utama, yaitu mengapa studi dakwah 

cenderung terjebak dalam reduksionisme normatif-teologis dan bagaimana pendekatan sosiologi dapat memperluas kerangka 

analisis dakwah. Hasil kajian menunjukkan bahwa reduksionisme terjadi karena orientasi dakwah selama ini terlalu 

menekankan dimensi teologis tanpa memperhatikan realitas sosial yang kompleks. Sebaliknya, integrasi perspektif sosiologi 

memungkinkan dakwah dilihat sebagai praktik sosial yang lebih komprehensif, terutama dalam menghadapi masyarakat plural, 

terfragmentasi, dan terdigitalisasi. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan pentingnya epistemologi interdisipliner bagi 

dakwah agar lebih adaptif dan relevan. 

Temuan terpenting dari penelitian ini adalah hikmah bahwa dakwah yang didekati secara interdisipliner tidak hanya 

berfungsi sebagai penyampaian pesan agama, tetapi juga sebagai mekanisme transformasi sosial yang dinamis. Penelitian 

memperlihatkan bahwa dakwah dapat menjadi ruang dialog lintas identitas, memperkuat solidaritas sosial, dan merespons 

tantangan global seperti krisis ekologi, migrasi, dan kesenjangan digital. Hal ini sejalan dengan tren baru dalam studi agama 

yang menekankan pentingnya keterlibatan multidisipliner (Turner 2022). Hikmah penelitian ini adalah bahwa dakwah mampu 

menjadi instrumen pencerahan publik jika dibangun dengan fondasi epistemologis yang terbuka dan reflektif. 

Kekuatan utama penelitian ini terletak pada kontribusinya terhadap pengembangan keilmuan, yakni menawarkan 

kerangka epistemologi dakwah yang interdisipliner. Dengan menggabungkan teologi, sosiologi, dan studi media, penelitian ini 

memberikan novelty dalam wacana dakwah kontemporer yang selama ini cenderung monolitik. Selain itu, penelitian ini 

memperkuat literatur global yang mengedepankan pendekatan interdisipliner dalam kajian agama (Abdullah & Huda 2021; 

Hjarvard 2021). Kontribusi ini penting bagi akademisi dan praktisi dakwah, karena memberikan landasan teoretis sekaligus 

aplikatif untuk mengembangkan strategi dakwah yang lebih relevan, inklusif, dan berkeadilan. 

Namun, penelitian ini juga memiliki keterbatasan. Pertama, analisis masih terbatas pada kasus-kasus konseptual dan 

literatur sehingga belum mengakomodasi variasi praktik dakwah di berbagai konteks lokal. Kedua, isu gender, usia, dan 

generasi dalam penerimaan dakwah belum dibahas secara mendalam, padahal faktor ini berpengaruh signifikan dalam 

efektivitas dakwah digital. Ketiga, penelitian ini masih terbatas secara geografis pada konteks Asia Tenggara sehingga belum 

mewakili pengalaman global yang lebih luas. Selain itu, metode yang digunakan berfokus pada kajian konseptual-kritis tanpa 

data empiris lapangan. Dengan keterbatasan ini, penelitian lanjutan perlu melibatkan studi kasus komparatif, riset lapangan, 

dan analisis lintas-demografi agar epistemologi interdisipliner dakwah dapat lebih kuat dan aplikatif. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 
Dengan penuh rasa syukur dan kerendahan hati, penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada 

seluruh pihak yang berkontribusi dalam penyusunan artikel ini. Tanpa dukungan, kerja sama, serta dedikasi yang tulus dari 

berbagai pihak, penelitian ini tentu tidak dapat terselesaikan dengan baik. 

 

Pertama-tama, apresiasi yang mendalam penulis sampaikan kepada tim penyusun dan peneliti, yaitu Ahmad Sofyan, Ainun 

Naya, dan Aina Yusela Oktaviana, yang telah bekerja dengan penuh kesungguhan sejak tahap perencanaan, pengumpulan data, 

hingga penyusunan analisis. Komitmen mereka dalam menggali perspektif, melakukan observasi, serta menghadirkan data 

yang akurat menjadi fondasi penting bagi kelengkapan dan kualitas artikel ini. Semangat kolaboratif serta konsistensi mereka 

dalam berdiskusi, mengkritisi, dan memperbaiki setiap bagian tulisan telah memberikan warna dan kekuatan tersendiri bagi 

penelitian ini. Tidak lupa, rasa hormat dan terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada Dosen Pengampu Mata Kuliah 

Sosiologi Dakwah Transformatif, yang dengan penuh keikhlasan memberikan bimbingan, arahan, dan wawasan kritis selama 

proses penelitian berlangsung. Kehadiran beliau sebagai pembimbing tidak hanya mengarahkan secara akademik, tetapi juga 

menanamkan nilai-nilai reflektif dan etis dalam melihat realitas sosial yang kami kaji. Dukungan beliau menjadi energi dan 

motivasi yang mengiringi setiap langkah penelitian ini hingga dapat diselesaikan secara komprehensif. 

 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 177  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

Akhir kata, semoga segala bantuan, kerja keras, dan kontribusi yang diberikan mendapatkan balasan terbaik dan menjadi 

amal kebaikan yang mengalir tanpa henti. Artikel ini kami persembahkan sebagai bentuk kerja kolektif yang dibangun di atas 

semangat belajar, kolaborasi, dan pengabdian akademik. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Abdullah, M. Amin, dan Miftahul Huda. 2021. “Interdisciplinary Islamic Studies and the Relevance of Da‘wah in Modern 

Society.” Studia Islamika 28(2): 253–278. https://doi.org/10.36712/studiaislamika.v28i2.14321. 

Ahmad, Khurshid. 2023. “Revisiting Da‘wah in the Context of Global Challenges: A Sociological Approach.” Religions 14(2): 

112–127. https://doi.org/10.3390/rel14020112. 

Al-Sumait, Faiza, Mohamad Al-Momani, and Marwan Kraidy. 2022. “Da‘wah and the Digital Sphere: Religion as Social 

Practice in the Arab World.” Journal of Religion, Media and Digital Culture 11(3): 245–268. 

https://doi.org/10.1163/21659214-11030003. 

BRIN. 2024. Religious Studies and Social Transformation Report. Jakarta: Badan Riset dan Inovasi Nasional. 

Campbell, Heidi A., and R. Tsuria. 2021. Digital Religion: Understanding Religious Practice in Digital Media. New York: 

Routledge. 

 Esposito, John L. 2020. “Globalization and Religion: Rethinking Islam in the 21st Century.” Journal of Global Religion and 

Society 12(3): 189–204. 

Hefner, Robert W. 2021. “Religion and the Remaking of Society in the Age of Pluralism.” The Review of Faith & 

International Affairs 19(1): 5–17. https://doi.org/10.1080/15570274.2021.1877572. 

Hjarvard, Stig. 2021. “The Mediatization of Religion: A Critical Appraisal.” Media, Culture & Society 43(7): 1201–1218. 

https://doi.org/10.1177/0163443721996059. 

Najikh, Ahmad Hayyan. 2023. “Social Media Construction Towards Da’wah Activities: A Perspective From Peter L. Berger’s 

Social Construction Theory.” Journal of Social, Humanities, and Islamic Study 2(1). 

Rakhmat, Jalaluddin. 2020. “Community-Based Da‘wah and Social Cohesion in Indonesia.” Jurnal Komunikasi Islam 10(1): 

55–72. https://doi.org/10.15642/jki.2020.10.1.55-72. 

Rane, Halim. 2019. “The Relevance of Progressive Islamic Thought for Contemporary Da‘wah.” Islam and Christian–Muslim 

Relations 30(3): 245–262. https://doi.org/10.1080/09596410.2019.1633728. 

Turner, Bryan S. 2022. “Interdisciplinary Approaches in the Study of Religion.” Critical Research on Religion 10(1): 3–18. 

https://doi.org/10.1177/20503032211058212. 

 

 

 

https://doi.org/10.36712/studiaislamika.v28i2.14321
https://doi.org/10.3390/rel14020112
https://doi.org/10.1163/21659214-11030003
https://doi.org/10.1080/15570274.2021.1877572
https://doi.org/10.1177/0163443721996059
https://doi.org/10.15642/jki.2020.10.1.55-72
https://doi.org/10.1080/09596410.2019.1633728
https://doi.org/10.1177/20503032211058212

