Jurnal Penelitian Nusantara
/// L Volume 2 ; Nomor 2 ; Februari 2026 ; Page 180-190
‘ Doi : https://doi.org/10.59435/menulis.v2i2.1036
e Website : https://padangjurnal.web.id/index.php/menulis
E-ISSN : 3088-988X

Budaya Bacan dalam Dinamika Sosial Maritim: Nilai Adat dan Tantangan
Modernisasi Kepulauan Bacan

Vicklan Lakoruhut, 2Kalsum S Wandi, *Mentari Yusnan, “Safira Hasnawi, Astiara Siful, ‘Rahmania Tambrin, "Putri
Moksan

Program Studi Pendidikan Guru sekolah Dasar Universitas Nurul Hasan Bacan
lvicklanpgsd@gmail.com, 2 wandichum(@gmail.com, 3 mentarariyunsnan8@gmail.com, # safirahasnawi914@gmail.com, °
bagihalim3@gmail.com, ® rahmaniatambrin248@gmail.com, 7Putrimoksanl7@gmail.com.

Abstrak

Indonesia sebagai negara kepulauan memiliki keragaman budaya yang sangat tinggi, yang terbentuk melalui interaksi panjang antara
kondisi geografis, sejarah lokal, dan dinamika sosial masyarakat. Salah satu wilayah dengan kekayaan budaya berbasis maritim
adalah Kepulauan Bacan di Kabupaten Halmahera Selatan, Provinsi Maluku Utara. Masyarakat Bacan hidup dalam konteks
kepulauan dan pesisir, sehingga laut menjadi ruang utama kehidupan sosial, ekonomi, dan budaya. Budaya Bacan berkembang
sebagai hasil adaptasi jangka panjang masyarakat terhadap lingkungan alam, sekaligus dipengaruhi oleh sejarah Kesultanan Bacan
yang berperan penting dalam pembentukan struktur sosial, sistem adat, dan tata nilai masyarakat. Namun, dalam konteks modernisasi,
globalisasi, dan perubahan sosial ekonomi, budaya Bacan menghadapi berbagai tantangan yang berpotensi memengaruhi
keberlanjutan nilai-nilai tradisional dan praktik adat. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara mendalam budaya Bacan dalam
dinamika sosial masyarakat maritim, dengan fokus pada nilai-nilai budaya, filsafat sosial dan moral, hukum adat, relasi manusia dan
alam, serta tantangan modernisasi dan upaya pelestarian budaya. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis
penelitian deskriptif. Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh pemahaman kontekstual mengenai makna dan praktik budaya Bacan
sebagaimana dipahami oleh masyarakat setempat. Data penelitian bersumber dari data primer dan data sekunder. Data primer
diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh adat, masyarakat, dan generasi muda Bacan, serta observasi langsung terhadap
praktik adat dan kehidupan sosial masyarakat. Data sekunder dikumpulkan melalui studi literatur, arsip, dan dokumen yang berkaitan
dengan sejarah, adat, dan budaya Bacan. Analisis data dilakukan secara kualitatif deskriptif melalui tahap reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan secara simultan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa budaya Bacan merupakan sistem sosial yang
hidup dan dinamis, yang berakar pada nilai kebersamaan, gotong royong, toleransi, religiusitas, serta etika lingkungan. Gotong
royong berfungsi sebagai fondasi relasi sosial dan mekanisme integrasi masyarakat kepulauan, sementara nilai persatuan dalam
keberagaman menjadi modal sosial penting dalam menjaga keharmonisan kehidupan bermasyarakat. Hukum adat Bacaan, termasuk
praktik sasi, tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme pengaturan pemanfaatan sumber daya alam, tetapi juga sebagai sistem nilai
moral yang menanamkan kesadaran kolektif akan tanggung jawab terhadap lingkungan dan komunitas. Pendidikan adat berlangsung
secara informal dan holistik melalui keluarga, tradisi, cerita rakyat, serta peran tokoh adat sebagai otoritas moral. Di tengah arus
modernisasi, masyarakat suku Bacaan tidak sepenuhnya menolak perubahan, tetapi melakukan adaptasi budaya yang kontekstual.
Nilai-nilai dasar budaya tetap dipertahankan, sementara bentuk praktiknya menyesuaikan dengan perkembangan sosial dan ekonomi.
Penelitian ini menegaskan bahwa keberlanjutan budaya Bacaan bergantung pada keterlibatan aktif generasi muda, penguatan peran
keluarga dan lembaga adat, integrasi budaya lokal dalam pendidikan formal, serta dukungan kebijakan pemerintah berbasis kearifan
lokal. Dengan demikian, budaya Bacaan memiliki potensi besar sebagai sumber identitas, nilai etis, dan modal budaya dalam
mendukung pembangunan sosial dan ekologis yang berkelanjutan di wilayah kepulauan.

Kata kunci: Budaya suku Bacaan; maritim; kearifan lokal; adat; modernisasi

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 180



mailto:vicklanpgsd@gmail.com
mailto:wandichum@gmail.com
mailto:mentarariyunsnan8@gmail.com
mailto:safirahasnawi914@gmail.com
mailto:baqihalim3@gmail.com
mailto:rahmaniatambrin248@gmail.com
mailto:7Putrimoksan17@gmail.com

Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Pendahuluan

Indonesia dikenal sebagai negara kepulauan dengan tingkat keragaman budaya yang sangat tinggi. Keberagaman tersebut adalah
merupakan hasil dari interaksi yang kompleks antar kondisi geografis, sejarah lokal, serta dinamika sosial yang berlangsung dalam
jangka waktu panjang. Letak geografis Indonesia yang terdiri atas ribuan pulau telah melahirkan berbagai komunitas budaya dengan
karakteristik yang khas, terutama pada masyarakat yang hidup di wilayah pesisir dan kepulauan. Setiap wilayah memiliki sistem
nilai, adat istiadat, serta pola kehidupan yang berkembang sesuai dengan lingkungan alam dan pengalaman historisnya masing-
masing. Salah satu wilayah yang memiliki kekayaan budaya berbasis maritim adalah Kepulauan Bacan yang terletak di Kabupaten
Halmahera Selatan, Provinsi Maluku Utara. Wilayah ini secara historis dikenal sebagai salah satu pusat peradaban dan kekuasaan di
kawasan Maluku Utara, khususnya melalui keberadaan Kesultanan Bacan. Kepulauan Bacan tidak hanya memiliki posisi strategis
dalam jalur perdagangan dan pelayaran di masa lalu, tetapi juga menjadi ruang hidup bagi masyarakat Bacan yang mengembangkan
sistem sosial dan budaya yang khas berbasis kehidupan maritim.

Secara geografis, Kepulauan Bacan terdiri sebagai pulau utama yang dikelilingi oleh sejumlah pulau-pulau kecil. Kondisi geografis
tersebut membentuk pola permukiman masyarakat yang tersebar di wilayah pesisir, dengan laut sebagai ruang utama aktivitas sosial
dan ekonomi. Masyarakat suku Bacaan secara historis hidup dalam lingkungan kepulauan dan pesisir, sehingga memiliki tingkat
ketergantungan yang tinggi terhadap laut dan sumber daya alam, baik sebagai sumber mata pencaharian, sarana transportasi, maupun
ruang interaksi sosial. Laut tidak hanya dipahami sebagai sumber ekonomi, tetapi juga sebagai bagian dari identitas budaya dan
simbol keberlangsungan hidup masyarakat suku bacaan. Kondisi geografis tersebut turut membentuk karakter masyarakat Suku
Bacan sebagai masyarakat maritim yang adaptif, terbuka, dan memiliki relasi yang kuat dengan alam. Pola hidup yang berorientasi
pada laut menuntut masyarakat untuk memiliki pengetahuan lokal mengenai musim, cuaca, serta pengelolaan sumber daya alam
secara berkelanjutan yang berbasis argomaritim, Dalam konteks ini, budaya Bacaan berkembang sebagai hasil dari proses adaptasi
jangka panjang antara manusia dan lingkungannya, yang terwujud dalam bentuk adat istiadat, sistem nilai, serta kearifan lokal yang
masih dijalankan hingga saat ini.

Budaya Bacaan tidak dapat dipisahkan dari keberadaan Kesultanan Bacan, yang pada masa lalu merupakan salah satu kesultanan
penting di wilayah Maluku Utara. Kesultanan Bacan berperan besar dalam membentuk struktur sosial masyarakat, sistem
pemerintahan adat, norma sosial, serta tata nilai yang mengatur kehidupan bersama. Melalui institusi kesultanan, nilai-nilai adat dan
keagamaan terintegrasi dalam sistem sosial masyarakat dan diwariskan secara turun-temurun. Pengaruh kesultanan tersebut masih
dapat ditemukan dalam praktik adat, penghormatan terhadap tokoh adat, serta sistem hukum adat yang dijalankan dalam kehidupan
masyarakat Bacaan. Dalam perspektif antropologi, kebudayaan dipahami sebagai keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil
karya manusia yang diperoleh melalui proses belajar dan diwariskan dalam kehidupan bermasyarakat (Koentjaraningrat, 2009).
Dengan demikian, budaya Bacaan dapat dipahami sebagai konstruksi sosial yang bersifat dinamis, terus direproduksi, dan mengalami
penyesuaian seiring dengan perubahan zaman. Budaya tidak bersifat statis, melainkan selalu berada dalam proses dialektika antara
tradisi dan perubahan sosial.

Namun demikian, modernisasi, serta globalisasi, dan perkembangan ekonomi membawa perubahan yang signifikan terhadap
kehidupan masyarakat Bacaan. Perubahan tersebut terlihat dalam pergeseran pola mata pencaharian, perubahan gaya hidup,
meningkatnya mobilitas sosial, serta masuknya nilai-nilai budaya luar melalui media, pendidikan, dan teknologi. Kondisi ini
berpotensi memengaruhi keberlangsungan praktik budaya tradisional, terutama di kalangan generasi muda yang semakin akrab
dengan budaya modern. Pergeseran nilai dan orientasi hidup ini dapat menyebabkan berkurangnya peran adat dan melemahnya
transmisi budaya secara turun-temurun. Di sisi lain, perubahan sosial juga membuka ruang bagi terjadinya proses adaptasi budaya.
Masyarakat suku Bacaan tidak sepenuhnya menolak modernisasi, tetapi berupaya menyesuaikan nilai-nilai tradisional dengan
tuntutan kehidupan kontemporer. Dalam konteks ini, budaya Bacaan berada pada posisi yang dinamis, antara upaya mempertahankan
identitas budaya dan kebutuhan untuk beradaptasi dengan perubahan sosial dan ekonomi. Oleh karena itu, kajian mengenai budaya
Bacan menjadi penting dan relevan untuk memahami bagaimana budaya lokal bertahan, beradaptasi, dan bertransformasi dalam
dinamika sosial kontemporer. Penelitian ini tidak hanya berkontribusi pada pengayaan kajian antropologi dan sosiologi budaya, tetapi
juga memiliki implikasi praktis bagi upaya pelestarian budaya lokal, penguatan identitas masyarakat adat, serta perumusan kebijakan
kebudayaan yang berbasis pada kearifan lokal di wilayah kepulauan.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 181




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deksriptif. Pendekatan ini dipilih karena mampu

menggali secara mendalami makna, nilai, serta praktif budaya Bacaan sebagaimana dipahami dan dijalankan oleh masyarakat suku
Bacaan setempat. Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti untuk memhami realitas sosial dan budaya secara kontekstual dengan
menmpatkan masyarakat sebagai subjek utama yang memberikan keterangan terhadap pengalaman budaya mereka sendiri (Moleong,
2017). Pendekatan ini sejalan dengan pandangan koentjaranigrat (2009) yang menekankan bahwa pemahaman kebudayaan harus
berangkat dari sudut pandang pelaku budaya itu sendiri.
Lokasi penelitian berada di wilayah Kepulauan Bacan, Kabupaten Halmahera Selatan, Provinsi Maluku Utara. Penentuan lokasi
dilakukan secara purposif dengan pertimbangan bahwa wilayah ini merupakan pusat geografis dan historis masyarakat Suku Bacan
serta memiliki peran penting sebagai pusat kesultanan Bacan. Dar pada itu karateristik masyarakat kepulauan berbasis pada
kehidupan yang bersifat agomaritim menjadikan wilayah ini relevan untuk mengkaji dinamika budaya lokal dalam kontks perubahan
sosial budaya dan modernisasi. Penentuan lokasi secara purposif merupakan ciri khas penelitian kualitatif yang menekankan relevansi
lokasi dengan fokus penelitian (Bungin, 2011).

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh melalui wawancara

mendalam dan observasi langsung di lapangan. Wawancara dilakukan dengan tokoh adat, masyarakat setempat, serta generasi muda
Bacaan untuk memperoleh beragam perspektif mengenai nilai budaya, adat istiadat, dan tantangan keberlanjutan budaya. Observasi
dilakukan untuk mengamati secara langsung praktik adat, pola interaksi sosial, serta aktivitas budaya dalam kehidupan sehari-hari
masyarakat. Data sekunder dikumpulkan melalui studi literatur, arsip, dan dokumen-dokumen yang berkaitan dengan sejarah, adat,
dan budaya Bacaan. Penggunaan data primer dan sekunder dimaksudkan untuk memperoleh pemahaman yang utuh dan mendalam
terhadap objek penelitian (Sugiyono, 2019).
Teknik pengumpulan data dilakukan dengan tiga metode, yaitu wawancara mendalam, observasi, dan studi dokumentasi, Penggunaan
berbagai teknik ini bertujuan untuk meningkatkan kedalaman data sekaligus memperkuat validitas temuan melalui triangulasi sumber
dan metode. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur agar informan memiliki ruang untuk menyampaikan pandangan dan
pengalaman mereka secara bebas, namun tetap berada dalam kerangka fokus penelitian. Menurut Moleong (2017), wawancara semi
struktur memungkinkan peneliti memperoleh data yang kaya sekaligus fleksibel sesuai dengan dinamika lapangan

Analsisi data dilakukan dengan menggunakan analisi kualitatif dekskriptif Analisis dilakukan secara simultan sejak tahap
pengumpulan data hingga penyusunan hasil penelitian. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk melakukan penafsiran secara
berkelanjutan terhadap data yang diperoleh sehingga temuan penelitian tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga analitis dan
kontekstual sesuai dengan realitas sosial masyarakat Bacan (Sugiyono, 2019).

Hail Dan Pembahasan
A. Pemahaman Umum tentang Budaya Bacan

Budaya Bacaan secara konseptual merujuk pada keseluruhan sisten nilai, norma, praktif sosial, simbol dan institusional yang
berkembang dalam kehidupan masyarakat kepulauan bacaan di kabupaten halmahera selatan, provinsi maluu utara. Pemahaman ini
sejalan dengan definisi kebudayaan yang dikemukakan Koentjaraningrat (2009), yang menyatakan bahwa kebudayaan merupakan
“keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia dalam kehidupan masyarakat yang dijadikan milik diri manusia
dengan belajar.” Dalam konteks ini, budaya Bacan tidak hanya dipahami sebagai warisan historis, melainkan sebagai sistem sosial
yang hidup dan terus mengalami reproduksi dalam praktik kehidupan sehari-hari masyarakat.

Keberadaan kesultanan Bacaan memiliki posisi sentral dalam pembentukan struktur budayaa dan identitas kolektif masyarakat.
Kesultanan tidak hanya berfungsi sebagai institusi politik pada masa lalu, tetapi juga sebagai pusat legitimasi nilai norma dan sistem
adat yang hingga kini masih berpengaruh. Dalam perspektif antropologi politik, institusi tradisional seperti kesultanan berperan
dalam membangun otoritas simbolik dan struktur sosial yang mengatur relasi kekuasaan dan tata kehidupan masyarakat (Geertz,
1983). Oleh karena itu, budaya Bacan tidak dapat dilepaskan dari sejarah kesultanan sebagai fondasi pembentuk sistem adat dan
identitas kultural.

Sebagai masyarakat yang hidup dalam wilayah geografis yaitu kepulauan, budaya bacaan berkembang dalam lingkungan sosial yang
heterogen, baik dari segi etnis maupun agama, kondisi ini melahirkan karakter budata yang inklusif dan adaptif. Budaya Bacaan
mampu mengakomodasi perbedaan tampa kehilangan identitas dasarnya, sebagaimana terlihat dalm praktif kehidupan sosial yang

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 182




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

menjungjung tinggi harmonisan dan toleransi. Hal ini menunjukkan bahwa budaya Bacan bersifat dinamis, sesuai dengan pandangan
bahwa kebudayaan selalu berada dalam proses menjadi (culture as process), bukan sebagai entitas statis (Haviland et al., 2014).

Dalam kehidupan kontemporer, budaya Bacan masih dijalankan melalui ritual adat, struktur pemerintahan adat, serta simbol-
simbol budaya seperti Batu Bacan. Batu Bacan tidak hanya memiliki nilai ekonomi, tetapi juga nilai simbolik sebagai penanda
identitas lokal. Dalam perspektif simbolik, artefak budaya seperti Batu Bacan berfungsi sebagai medium representasi identitas
kolektif dan kebanggaan budaya masyarakat (Turner, 1967). Dengan demikian, budaya Bacan tetap berfungsi sebagai pedoman hidup
masyarakat meskipun mengalami penyesuaian akibat modernisasi.

B. Nilai dan Pandangan Hidup Masyarakat Bacan

Nilai-nilai budaya Bacaan mencerminkan integrasi antara adat istiadat lokal, nilai-nilai keagamaan islam dan pengalaman historis
masyarakat maritim. Nilai kebersamaan, gotong-royong, toleransi, dan tanggung jawab kolektif menajdi dasar pandangan hidup
masyarakat Bacaan, nilai nilai ini berfungsi ssebagai pedoman Moral yang mengatir perilaku individeu dalam kehidupan sosial.
Dalam perspektif fungsionalisme struktural, nilai budaya berfungsi untuk menjaga keteraturan dan stabilitas sosial (Parsons,
1951). Nilai kebersamaan dan gotong royong dalam masyarakat Bacan berperan sebagai mekanisme integrasi sosial yang
memperkuat kohesi dan solidaritas masyarakat. Individu dipandang sebagai bagian dari komunitas yang lebih luas, sehingga
kepentingan kolektif sering kali ditempatkan di atas kepentingan pribadi. Gotong royong dalam budaya Bacaan tidak hanya dimaknai
sebagai kerja bersama, tetapi juga sebagai ekspresi etika sosial yang menekankan kepedulian, empati, dan tanggung jawab bersama.
Praktik ini terlihat dalam kegiatan pembangunan fasilitas umum, penyelenggaraan ritual adat, serta penanganan masalah sosial.
Dalam konteks ini, gotong royong berfungsi sebagai modal sosial yang memperkuat daya tahan masyarakat dalam menghadapi
berbagai tantangan sosial dan ekonomi (Putnam, 1993).
Nilai toleransi juga menjadi ciri penting budaya Bacaan, terutama dalam konteks keberagaman agama dan latar belakang sosial.
Kehidupan masyarakat yang relatif harmonis menunjukkan adanya internalisasi nilai saling menghormati dan pengakuan terhadap
perbedaan. Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa kebudayaan berfungsi sebagai sistem makna yang memberikan kerangka
interpretasi terhadap realitas sosial (Geertz, 1973).

C. Filsafat Sosial Dan Kebersaman

Gotong-royong dalam kehidupan masyarrakat Suku Bacaan merepresentasikan nilai-nilai fundamental yang tiumbuhdari
pengalaman hidup kolektif masyarakat kepualauan sejak lama bergantung relasi sosial yang erat. Sebagai masyarakat yang hidup di
wilayah pesisir pulau Bacan dan pulau pulau-kecil. Masyarakat Bacaan secara historis menghadapi keterbatsan sumber daya,
tantangan alam, serta kebutuhan untuk saling bergantung satu sama lain. Dalam konteks ini gotong royong tidak hanya hadir sebagai
praktik kerja sama, tetapi menjadi fondasi relasi sosial yang memungkinkan komunitas bertahan dan berkembang. Hal ini sejalan
dengan pandangan Koentjaraningrat yang menyatakan bahwa “gotong royong merupakan salah satu unsur penting dalam sistem nilai
budaya masyarakat Indonesia yang menekankan kerja bersama demi kepentingan kolektif” (Koentjaraningrat, 2009, hlm. 173).
Dengan demikian, gotong royong di Bacan berfungsi sebagai ekspresi konkret dari sistem nilai budaya yang menekankan
kebersamaan, tolong-menolong, dan solidaritas sosial sebagai prinsip utama kehidupan bermasyarakat.

Dalam praktik, gotong royong suku bacaan terwujud dalm berbagai aktivitas kehidupan sehari hari, seperti pembanguna n
rumah, pelaksanaan hajatan kelaurga, kegiatan keagmaan, ritual adat, hingga kerja kolektif yang berkaitan dengan pemanfaatan ruang
pesisir dan laut, melalui Gotong-royong, reasi antar individu tidak dibangun atas dasar kepentingan ekonomi semata, melaikan
dilandasi oleh kesadaran bahwa keberlangsungan hidup individu tidak dapat dipisahkan dari keberlangsungan komunitas. pandangan
ini sejalan dengan pendapat Soerjono Soekanto yang menegaskan bahwa “kehidupan bersama dalam masyarakat hanya dapat
berlangsung apabila terdapat kerja sama yang didasarkan pada kesadaran akan kepentingan bersama” (Soekanto, 2012, hlm. 67).
Oleh karena itu, gotong royong berfungsi sebagai mekanisme kohesi sosial yang memperkuat ikatan kekerabatan dan mempertegas
identitas kolektif masyarakat Bacaan.

Secara sosiologis, gotong royong dalam masyarakat Bacan berperan sebagai instrumen integrasi sosial yang efektif. Melalui praktik
ini, berbagai persoalan sosial dapat diselesaikan secara kolektif, baik yang berkaitan dengan kebutuhan ekonomi rumah tangga,
kepentingan sosial-keagamaan, maupun urusan adat. Gotong royong mencerminkan pandangan hidup masyarakat Bacaan yang
menempatkan kesejahteraan bersama sebagai orientasi utama, sehingga kepentingan individu diposisikan dalam kerangka
kepentingan kolektif. Parsudi Suparlan menekankan bahwa “nilai kebersamaan dalam masyarakat tradisional Indonesia berfungsi
sebagai perekat sosial yang menjaga keteraturan dan keharmonisan hubungan sosial” (Suparlan, 2004, hlm. 21). Dalam struktur

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 183




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

sosial semacam ini, individu tidak dipandang sebagai entitas yang berdiri sendiri, melainkan sebagai bagian dari jaringan sosial yang
saling terkait dan saling membutuhkan.

Hasil wawancara menunjukkan bahwa nilai kebersamaan dan solidaritas masi di junjung tinggi oleh masyarakat bacaan hingga
saat ini, meskipun bentuk dan intensitas gotong royong mengalami perubahan seiring dengan perkembangan sosial. Modernisasi,
perubahan mata penvaharian dari sektor tradisional ke sektor yang lebih beriorentasi pasar, serta meningkatnya memobilitas sosial
penduduk telah memengaruhi cara gotong royong yang dijalankan. Namun demikian, perubahan tersebut tidak menghilangkan esensi
gotong royong sebagai nilai budaya. Koentjaraningrat menegaskan bahwa ‘“kebudayaan tidak bersifat statis, melainkan senantiasa
berubah dan menyesuaikan diri dengan kondisi sosial masyarakat pendukungnya” (Koentjaraningrat, 2009, him. 12). Dalam situasi
krisis, bencana alam, atau kebutuhan mendesak, solidaritas kolektif masyarakat Bacan justru menguat dan menegaskan kembali
fungsi gotong royong sebagai sumber kekuatan sosial. Perubahan bentuk gotong royong di Bacan dapat dipahami sebagai proses
adaptasi budaya yang bersifat kontekstual. Nilai dasar kebersamaan dan solidaritas tetap dipertahankan, sementara cara penerapannya
menyesuaikan dengan kondisi sosial, ekonomi, dan teknologi yang terus berubah. Fenomena ini menunjukkan bahwa budaya Bacaan
bersifat dinamis. I Nyoman Nurjaya menyatakan bahwa “kearifan lokal memiliki kemampuan beradaptasi tanpa kehilangan nilai
dasarnya, karena ia berakar pada pengalaman sosial masyarakat” (Nurjaya, 2011, hlm. 18). Oleh sebab itu, gotong royong tetap
relevan sebagai perekat hubungan sosial dan sarana pencapaian kesejahteraan bersama dalam komunitas kepulauan.

Pandangan masyarakat suku Bacaan terhadap kepentingan individu dan kepentingan bersama juga memperlihatkan dinamika
yang kontekstual dan situasional. Tidak terdapat pemisahan yang tegas antara orientasi individual dan kolektif, melainkan
keseimbangan yang terus dinegosiasikan dalam kehidupan sehari-hari. Individu memiliki ruang untuk memenuhi kepentingan
personal dan keluarga, namun tetap berada dalam kerangka tanggung jawab sosial terhadap komunitas adat dan lingkungan
sekitarnya. Soepomo menyatakan bahwa “dalam masyarakat adat, kepentingan individu selalu ditempatkan dalam kesatuan
kepentingan masyarakat” (Soepomo, 2003, hlm. 28). Dalam konteks kepentingan umum, kepentingan kolektif cenderung diutamakan
sebagai wujud komitmen terhadap nilai kebersamaan yang diwariskan secara turun-temurun. Dengan demikian, gotong royong dalam
masyarakat Suku Bacan dapat dipahami sebagai filosofi hidup bermasyarakat yang menekankan keseimbangan antara kepentingan
individu dan kepentingan bersama. Nilai kebersamaan dan solidaritas tidak diposisikan sebagai penghambat kebebasan individu,
melainkan sebagai landasan etis yang mengarahkan individu untuk berkontribusi secara sadar bagi kepentingan kolektif. Dalam
konteks ini, gotong royong berfungsi sebagai modal sosial yang memperkuat daya tahan masyarakat Bacan dalam menghadapi
perubahan sosial, sekaligus menjaga

D. Filsafat Moral dan Etika Hidup

Nilai moral yang paling dijaga dalam kehidupan masyarakat suku Bacaan berakar kuat pada etika lingkungan dan prinsip
toleransi sosial, yang terinstitusionalisasi dalam hukum adat lokal seperti Sasi. Sasi dipahami sebagai mekanisme adat yang mengatur
pemanfaatan sumber daya alam secara kolektif dan berkelanjutan, sekaligus sebagai instrumen moral untuk menanamkan rasa
tanggung jawab bersama terhadap lingkungan. Dalam perspektif antropologi Indonesia, kearifan lokal semacam ini mencerminkan
hubungan etis antara manusia, alam, dan komunitas sosialnya. Koentjaraningrat menegaskan bahwa nilai budaya berfungsi sebagai
“pedoman hidup yang memberi arah pada perilaku manusia dalam masyarakat” (Koentjaraningrat, 2009, hlm. 153). Dengan
demikian, “Sasi” tidak hanya berfungsi ekologis, tetapi juga berperan sebagai sistem nilai moral yang membentuk kesadaran kolektif
masyarakat Bacaan.

Nilai-nilai moral tersebut juga diperkuat oleh ajaran agama Islam yang menjadi landasan religius masyarakat Bacaan, serta oleh
tradisi-tradisi budaya lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Salah satu tradisi penting adalah Popas Lipu, yaitu tradisi tahunan
yang berfungsi mempererat silaturahmi, memperkuat solidaritas sosial, dan meneguhkan identitas kultural masyarakat. Tradisi
semacam ini menunjukkan bahwa praktik budaya tidak sekadar bersifat seremonial, tetapi menjadi ruang sosial untuk mereproduksi
nilai-nilai moral dan identitas kolektif. Parsudi Suparlan menyatakan bahwa tradisi berfungsi sebagai “media pewarisan nilai dan
makna budaya dari satu generasi ke generasi berikutnya” (Suparlan, 2004, him. 34).

Dalam budaya Bacaan, rasa malu, sopan santun, dan penghormatan terhadap orang tua menempati posisi sentral dalam menjaga
keharmonisan hubungan sosial dan pembentukan karakter individu. Nilai rasa malu (sense of shame) berfungsi sebagai mekanisme
pengendalian sosial internal, yang mendorong individu untuk menyesuaikan perilaku dengan norma adat dan moral masyarakat.
Soepomo menegaskan bahwa dalam masyarakat adat, “pengendalian sosial tidak terutama dilakukan melalui paksaan, melainkan
melalui kesadaran moral dan perasaan hukum yang hidup dalam masyarakat” (Soepomo, 2003, hlm. 21). Dengan demikian, sopan
santun dan penghormatan terhadap orang tua bukan sekadar etika personal, tetapi merupakan norma sosial yang menjaga
keseimbangan relasi antargenerasi dalam masyarakat Bacan.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 184




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Proses internalisasi nilai moral dan adat pada anak anak Bacaan dilakukan melalui berbagai mekanisme pendidikan informal yang
terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari dan praktik budaya masyarakat, pendidikan adat ini berlangsung secara berkelanjutan dan
kontekstual, tampa terpisah dari aktivitas sosial masyarakat, pertama, pendidikan dalam kelaurga menajdi sarana utama pewarisan
nilai adat dan moral, orang tua dan anggota keluarga yang lebih tua berperan sebagai teladan dalam menjalankan norma adat, etika
sosial, praktif keagamaan. Anak anak diajarkan tatakrama dalam berinteraksi dengan orang tua, tua adat dan sesama anggota
masyarakat , serta dikenlkan pada bahasa daerah dan keterampilan tradisional sebagai bagian dari identitas budaya mereka.
Koentjaraningrat menegaskan bahwa keluarga merupakan “lembaga sosialisasi pertama dan utama dalam pembentukan kepribadian
individu” (Koentjaraningrat, 2009, hlm. 204). Kedua, kegiatan masyarakat dan tradisi adat menjadi wahana pembelajaran nilai yang
bersifat praksis. Anak-anak diajak terlibat dalam berbagai upacara adat, seperti upacara perkawinan, pemakaman, dan ritual kolektif
lainnya. Melalui partisipasi langsung, anak-anak tidak hanya menyaksikan, tetapi juga mengalami dan memaknai nilai kebersamaan,
penghormatan terhadap leluhur, serta etika hubungan manusia dengan alam. Dalam pandangan I Nyoman Nurjaya, partisipasi dalam
praktik adat merupakan bentuk pendidikan sosial yang efektif karena “nilai-nilai adat dipelajari melalui pengalaman langsung dalam
konteks sosialnya” (Nurjaya, 2011, hlm. 42). Ketiga, cerita rakyat dan dongeng berfungsi sebagai media transmisi nilai moral dan
hukum adat secara simbolik. Kisah-kisah yang disampaikan secara lisan oleh tetua masyarakat mengandung pesan tentang
konsekuensi dari perilaku yang menyimpang serta pentingnya mematuhi norma adat. Cerita rakyat tidak hanya berfungsi sebagai
hiburan, tetapi juga sebagai sarana pendidikan moral yang membentuk kesadaran etis anak-anak. Danandjaja menegaskan bahwa
folklor lisan memiliki fungsi pedagogis karena “mengandung nilai-nilai moral dan pandangan hidup masyarakat pendukungnya”
(Danandjaja, 2007, hlm. 19). Keempat, pembinaan oleh tokoh masyarakat dan tokoh adat melengkapi proses pendidikan adat anak-
anak Bacan. Tokoh adat berperan sebagai figur otoritatif yang memberikan nasihat, bimbingan, dan teguran apabila terjadi
penyimpangan perilaku. Keberadaan tokoh adat sebagai panutan moral memperkuat legitimasi norma adat dan membantu menjaga
konsistensi penerapan nilai-nilai budaya dalam kehidupan sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan Bushar Muhammad yang
menyatakan bahwa tokoh adat berfungsi sebagai “penjaga nilai dan norma yang menjamin keteraturan sosial dalam masyarakat adat”
(Bushar Muhammad, 2006, him. 54).

Dengan demikian pendidikan adat dalam masyarakat suku Bacaan berlangsung secara holistik melalui keluarga, komunitas, tradisi,
dan figur otoritatif adat. Prosses ini memastikan bahwa nilai-nilai moral seperti etika lingkunga n, toleransi, sopan-santun, dan
penghormatan terhadap orang tua tetap terinternalisasi (terpelihara) dalam diri generasi muda. Dalam konteks perubahan sosial dan
modernisasi, mekanisme pendidikan adat ini berperan penting dalam menjaga kesinambungan identitas budaya Bacaan sekaligus
membekali generasi muda dengan landasan etis untuk berpartisipasi dengan dinamika zaman.

E. Perubahan Sosial dan Tantangan modernisasi

Nilai moral yang paling dijaga dalam kehidupan masyarakat Bacaan berakar kuat pada etika lingkungan dan toleransi sosial, yang
secara nyata terinstitusionalisasi dalam praktik hukum adat seperti Sasi. Berdasarkan temuan lapangan, Sasi tidak hanya dipahami
sebagai mekanisme pengaturan pemanfaatan sumber daya alam, tetapi juga sebagai perangkat moral yang menginternalisasi
kesadaran kolektif tentang tanggung jawab bersama terhadap lingkungan hidup. Koentjaraningrat menegaskan bahwa nilai budaya
berfungsi sebagai “konsepsi-konsepsi mengenai apa yang dianggap baik dan buruk yang menjadi pedoman perilaku warga
masyarakat” (Koentjaraningrat, 2009, hlm. 153). Dalam konteks masyarakat Bacan, Sasi berfungsi sebagai pedoman etis yang
mengarahkan perilaku masyarakat agar selaras dengan prinsip keseimbangan ekologis dan kepentingan bersama.

Hasil penelitian menjukan bahwa Nilai-nilai moral tersebut tidak beridir sendiri, melaikan diperkuat oleh ajaran agama islam yang
menjadi fondasi religius masyarakat etnis Bacaan serta oleh tradisi buudaya lokal yang terusmenerus diproduksi melalui praktik
sosial kolektif. Tradisi tahunan “Popas Lipu”, misalnya, berfungsi sebagai ruang sosial yang memperkuat silaturahmi, solidaritas
sosial, dan identiitas kultural mastarakat Bacaan. Parsudi Suparlan menyatakan bahwa tradisi memiliki fungsi strategis sebagai
“media sosial untuk mempertahankan dan mewariskan sistem nilai serta identitas budaya suatu kelompok” (Suparlan, 2004, hIm.
34). Dengan demikian, Popas Lipu tidak sekadar aktivitas seremonial, tetapi menjadi mekanisme kultural yang meneguhkan nilai
toleransi, kebersamaan, dan rasa memiliki terhadap komunitas adat. Dalam kehidupan sosial masyarakat Bacaan, nilai rasa malu,
sopan santun, dan penghormatan terhadap orang tua menempati posisi sentral sebagai norma etika yang mengatur interaksi sehari-
hari. Berdasarkan hasil wawancara, nilai rasa malu berfungsi sebagai pengendali perilaku internal yang mendorong individu untuk
menyesuaikan tindakannya dengan norma adat dan moral yang berlaku. Soepomo menegaskan bahwa dalam masyarakat adat,
“hukum itu hidup dalam perasaan hukum rakyat dan ditaati karena dirasakan sebagai kewajiban moral” (Soepomo, 2003, hlm. 21).
Hal ini menunjukkan bahwa pengendalian sosial dalam masyarakat Bacan lebih banyak bertumpu pada kesadaran etis daripada pada
mekanisme sanksi formal.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 185




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Proses pewarisan nilai-nilai moral dan adat kepada generasi muda Bacaan berlangsung melalui mekanisme pendidikan adat yang
bersifat informal dan kontekstual. Berdasarkan temuan lapangan, keluarga memegang peran utama sebagai agen sosialisasi nilai, di
mana orang tua dan anggota keluarga yang lebih tua menjadi teladan dalam menjalankan adat, norma sosial, dan praktik keagamaan.
Koentjaraningrat menegaskan bahwa keluarga merupakan “lingkungan pertama tempat individu belajar norma, nilai, dan pola
perilaku sosial” (Koentjaraningrat, 2009, hlm. 204). Dengan demikian, pendidikan adat dalam keluarga menjadi fondasi awal
pembentukan karakter anak-anak Bacan. Selain keluarga, keterlibatan anak-anak dalam kegiatan masyarakat dan tradisi adat menjadi
sarana pembelajaran nilai yang bersifat praksis. Partisipasi anak dalam upacara adat, ritual keagamaan, dan kegiatan komunal
memungkinkan mereka memahami nilai kebersamaan, penghormatan terhadap leluhur, serta etika relasi manusia dengan alam secara
langsung. I Nyoman Nurjaya menyatakan bahwa “hukum adat dan nilai-nilai budaya dipelajari secara efektif melalui pengalaman
sosial langsung dalam komunitas adat” (Nurjaya, 2011, hlm. 42). Temuan ini sejalan dengan praktik masyarakat Bacan, di mana
pembelajaran nilai tidak bersifat instruktif, melainkan melalui keterlibatan aktif dalam kehidupan sosial.

Hasil peenlitian juga menunjukkan bahwa cerita rakyat dan dongen lisan masi berfungsi sebagai media pendidikan moral

dalam masyarakat suku Bacaan, kisah-kisah dongen dan cerita lisan ini tersebut mengandung pesan normatif mengenai konsekuensi
perilaku menyimpang dan pentingnya mematuhi adat. Danandjaja menegaskan bahwa folklor lisan berfungsi sebagai “alat
pendidikan sosial yang menanamkan nilai moral dan pandangan hidup masyarakat pendukungnya” (Danandjaja, 2007, hlm. 19).
Dengan demikian, tradisi lisan Suku Bacaan berperan penting dalam membentuk kesadaran etis generasi muda. Peran tokoh tokoh
adat dan masyarakat juga sangat signifikan dalam membimbing dan mengawasi perilaku anak anak dan remaja Bacaan. Tokoh adat
berfungsi sebagai figur otoritatif yang memberikan nasihat, teguran, dan teladan moral. Bushar Muhammad menegaskan bahwa
tokoh adat merupakan “penjaga nilai dan norma yang berfungsi menjaga keseimbangan dan ketertiban masyarakat adat” (Bushar
Muhammad, 2006, hlm. 54). Temuan lapangan menunjukkan bahwa keberadaan tokoh adat masih dihormati dan menjadi rujukan
moral dalam kehidupan sosial masyarakat Bacan.
Dengan demikian, nilai moral masyarakat Bacan yang berakar pada etika lingkungan, toleransi, religiusitas, dan adat istiadat
terpelihara melalui sistem pendidikan adat yang holistik dan berlapis. Proses inimelibatkan keluarga komunitas, tradisi budaya, serta
otoritas adat sebagai kesatuan sistem sosial keluarga Dalam konteks perubahan sosial dan modernisasi, mekanisme ini berfungsi
sebagai modal budaya yang menjaga kesinambungan identitas masyarakat Bacan sekaligus memperkuat daya adaptasi generasi muda
dalam menghadapi dinamika zaman.

F. Budaya, Alam, dan Kehidupan Maritim

Hubungan amsyarakat suku adat bacaan dengan alam, khususnya laut, yang merupakan aspek fundamental dalam membentuk
budaya serta identiitas sosial Sebagai masyarakat maritim, laut tidak hanya berfungsi sebagai sumber mata pencaharian, tetapi juga
sebagai ruang sosial dan simbol budaya. Dalam perspektif ekologi budaya, hubungan manusia dan lingkungan dipahami sebagai
hubungan timbal balik yang membentuk pola adaptasi budaya (Steward, 1955). Masyarakat Bacaan memiliki berbagai bentuk
kearifan lokal yang mengatur pemanfaatan sumber daya alam, baik di darat maupun di laut. Prinsip-prinsip adat yang mengatur
waktu, cara, dan batas pemanfaatan sumber daya mencerminkan kesadaran ekologis yang bertujuan menjaga keseimbangan alam.
Keraf (2010) menegaskan bahwa kearifan lokal merupakan pengetahuan dan praktik budaya yang berkembang dari pengalaman
panjang masyarakat dalam berinteraksi dengan lingkungan.

Namun demikian, modernisasi dan tekanan ekonomi membawa tantangan serius terhadap keberlanjutan praktik ekologis tradisional.
Kebutuhan ekonomi mendorong sebagian masyarakat melakukan eksploitasi sumber daya alam secara berlebihan, yang berpotensi
merusak lingkungan. Kondisi ini mencerminkan dilema antara nilai budaya ideal dan realitas ekonomi, sebagaimana sering terjadi
dalam masyarakat tradisional yang mengalami transisi menuju modernitas.

G. Hukum Adat Bacan dalam Konteks Sosial-Budaya Lokal

Hukum adat Bacaan dipahami sebagai bentuk normatif lokal yang tumbuh dan berkembang seiring dengan sejarah sosial
masyarakat Suku Bacan sebagai komunitas kepulauan dan maritim. Hukum adat ini tidak berdiri sebagai sistem hukum yang terpisah
dari kehidupan sehari-hari, melainkan menyatu dengan struktur sosial, sistem kekerabatan, serta nilai-nilai budaya yang diwariskan
secara turun-temurun. Dalam perspektif antropologi hukum Indonesia, adat tidak sekadar dipahami sebagai kumpulan aturan formal
baik tertulis maupun tidak tertulis meainkan sebagai sistem moral yang hidup dan dijalankan dalam praktik keseharian masyarakat.
Soepomo menegaskan bahwa “hukum adat adalah hukum yang hidup dalam masyarakat, yang mencerminkan perasaan hukum

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 186




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

rakyat” (Soepomo, 2003, him. 3). Pandangan ini relevan dengan konteks Bacan, di mana hukum adat berakar pada kesadaran kolektif
masyarakat dan menjadi pedoman normatif dalam menentukan batas kepatutan perilaku sosial.

Dalam kehidupan masyarakat Bacaan Norma-norma adat mengatur berbagai aspek fundamental, seperti hubungan
kekerabatan berbasis soa atau kelompok keluarga, tata cara bermusyawarah dalam pengambilan keputusan kolektif, mekanisme
penyelsaian konflik, serta pengelolaan sumber daya alam. Pengaturan terhadap wilayah pesisir dan laut memiliki posisi sentral karena
ruang tersebut merupakan basis utama kehidupan ekonomi dan sosial masyarakat Bacan. Dalam konteks ini, hukum adat berfungsi
sebagai instrumen pengatur yang menjaga keseimbangan antara pemanfaatan sumber daya alam dan keberlanjutan lingkungan.
Hazairin menyatakan bahwa “masyarakat hukum adat memiliki sistem pengaturan sendiri yang lahir dari struktur sosial dan
kebudayaannya” (Hazairin, 1984, hlm. 11), yang tercermin dalam praktik adat Bacan yang menyesuaikan aturan dengan karakter
wilayah kepulauan dan budaya maritim.

Keabsahan dan daya ikat hukum adat bacaan bersumber dari legitimasi para toko adat, sepertipemangku adat dan tetua tetua Soaserta
dari kesinambungan historis Kesultanan Bacan yang hingga kini masih memiliki makna simbolik dan kultural bagi masyarakat.
Meskipun peran politik kesultanan tidak lagi dominan, nilai-nilai adat yang diwariskan tetap menjadi rujukan moral dalam kehidupan
sosial. Ter Haar menegaskan bahwa “kekuatan mengikat hukum adat terletak pada pengakuan dan kepatuhan masyarakat terhadap
keputusan para pemuka adat” (Ter Haar, 2001, hlm. 45). Dalam konteks Bacan, kepatuhan terhadap hukum adat tidak terutama
didorong oleh ancaman sanksi, melainkan oleh kesadaran kolektif untuk menjaga kehormatan keluarga, soa, dan harmoni komunitas.

Dalam penyelesaian konflik, masyarakat adat Bacaan mengdepankan musyawara adat sebagai mekanisme utama yang
melibatkan tokoh adat, pihak-pihak yang berselisih, serta unsur keluarga dan soa terkait. Musyawarah adat dipahami sebagai ruang
dialog untuk mengembalikan keseimbangan sosial yang terganggu akibat konflik. Konflik tidak semata-mata dipandang sebagai
pelanggaran norma, tetapi sebagai gangguan terhadap hubungan sosial yang harus dipulihkan. Bushar Muhammad menegaskan
bahwa “penyelesaian sengketa adat bertujuan mengembalikan keseimbangan dan ketenteraman masyarakat” (Bushar Muhammad,
2006, hlm. 67). Prinsip ini tampak jelas dalam praktik adat Bacan yang menekankan mufakat, kekeluargaan, dan rekonsiliasi. Berbeda
dengan sistem hukum negara yang cenderung formalistik dan retributif, sanksi adat Bacan lebih bersifat edukatif dan simbolik.
Bentuk sanksi dapat berupa permintaan maaf terbuka di hadapan tokoh adat dan komunitas, kewajiban memberikan ganti rugi adat,
atau pelaksanaan ritual adat tertentu sebagai simbol pemulihan hubungan sosial. I Nyoman Nurjaya menyatakan bahwa “hukum adat
bekerja sebagai mekanisme pengendalian sosial yang menekankan harmoni dan keadilan substantif” (Nurjaya, 2011, hlm. 29).
Dalam konteks Bacan, sanksi adat tidak dimaksudkan untuk mempermalukan pelaku, melainkan untuk mendidik dan mengembalikan
pelaku sebagai bagian utuh dari komunitas.

Dengan demikian. Hukum adaat Bacaan merupakan hukum yang hidup dan terus berfungsi dalam dinamika perubahan sosial
masyarakat kepulauan. Keberlanjutan hukum adat ini mencerminkan ketahanan budaya mastarakat bacaan sekaligus menegaskan
bahwa peran strategis sistem lokal dan menjaga kohesi sosial, stabilitas komunitas, dan keberlanjutan kehidupan sosial masyarakat
maritim di wilayah kepualauan Bacaan. Secara antagonistik dengan hukum negara, melainkan berfungsi secara komplementer dalam
memperkuat aturan adat sosial masyarakat di tingkat lokal

H. Pelestarian Budaya Bacan

Untuk melestarikan budaya Bacaan, diperlukan pendekatan yang komprehensif dan kolaboratif dengan melibatkan
masyarakat lokal, pemerintah, serta berbagai pemangku kepentingan lainnya. Pendekatan ini menempatkan budaya tidak hanya
sebagai warisan simbolik, tetapi sebagai sumber daya sosial dan kultural yang perlu dikelola secara berkelanjutan. Dalam perspektif
kebijakan budaya, pelestarian yang efektif harus memadukan dimensi sosial, pendidikan, ekonomi, dan kelembagaan agar budaya
tetap hidup dan relevan dalam konteks perubahan sosial (UNESCO, 2013).

Secara teoritis, pendekatan kolaboratif ini sejalan dengan konsep cultural governance, yang menekankan pentingnya sinergi
antara negara dan masyarakat dalam pengelolaan kebudayaan. Negara menyediakan kerangka kebijakan dan sumber daya, sementara

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 187




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

masyarakat lokal menjadi subjek utama pelestarian budaya. Hal ini sejalan dengan pandangan Koentjaraningrat yang menyatakan
bahwa “kebudayaan hanya dapat lestari apabila didukung dan dijalankan secara aktif oleh masyarakat pendukungnya”
(Koentjaraningrat, 2009, hlm. 305).
Dalam konteks implementasi, inisiatif pelestarian budaya Bacaan dapat dilaksanakan melalui program-program yang tersedia di
kementerian terkait, seperti Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi, serta melalui upaya yang dikoordinasikan
oleh pemerintah daerah Maluku Utara. Keterlibatan pemerintah daerah penting karena kebijakan berbasis lokal memungkinkan
penyesuaian program pelestarian dengan kebutuhan, karakter sosial, dan konteks budaya masyarakat Bacan. Pendekatan ini
mencerminkan prinsip desentralisasi kebudayaan, di mana daerah memiliki peran strategis dalam menjaga identitas budaya lokal.
Keluarga dan tokoh adat memainkan peran fundamental dalam menjaga dan melestarikan budaya Bacaan melalui transmisi
nilai-nilai, penyelenggaraan ritual adat, serta penegakan norma sosial. Dalam perspektif sosiologi pendidikan, keluarga merupakan
agen sosialisasi primer yang paling efektif dalam menanamkan nilai budaya sejak dini. Koentjaraningrat menegaskan bahwa
“keluarga merupakan lingkungan pertama tempat individu belajar nilai, norma, dan pola perilaku budaya” (Koentjaraningrat, 2009,
hlm. 204). Sementara itu, tokoh adat berfungsi sebagai otoritas moral dan simbolik yang menjaga legitimasi adat dalam kehidupan
sosial masyarakat.

Bdudaya Bacaan juga perlu di letakan dalam kurikulum darah untuk diajarkan di sekolah karena memiliki nilai strategis bagi
pelsetarian identitas budaya Lokal dan pengembangan karakter peserta didik (generasi muda suku Bacaan) Dalam pendekatan
pendidikan berbasis budaya lokal (local wisdom-based education), sekolah tidak hanya berfungsi sebagai intitusi tranfer pengetahuan
budaya, tetapi juga sebagai ruang pewarisan nilai budaya. Tilaar menegaskan bahwa “pendidikan nasional harus berakar pada
kebudayaan bangsa agar mampu membentuk manusia yang berkarakter dan berkepribadian” (Tilaar, 2002, hlm. 87). Pengintegrasian
budaya Bacan dalam kurikulum sekolah memungkinkan peserta didik memahami identitas lokalnya sekaligus menumbuhkan rasa
bangga terhadap warisan budaya sendiri. Banyak unsur budaya Bacaan mengandung nilai moral dan etika, seperti penghormatan
kepada orang tua, gotong royong, toleransi sosial, dan etika lingkungan. Nilai-nilai ini relevan dengan konsep pendidikan karakter,
yang menekankan pembentukan sikap dan perilaku peserta didik melalui internalisasi nilai-nilai budaya dan moral. Lickona (1991)
menegaskan bahwa pendidikan karakter yang efektif harus berakar pada nilai-nilai yang hidup dalam masyarakat.

Selain dimensi sosial dan pendidikan, pelestarian budaya Bacaan juga memiliki implikasi ekonomi, khususnya dalam
mendukung pariwisata dan ekonomi lokal. Ketika generasi muda memahami, menguasai, dan mampu menampilkan budaya Bacan
secara kreatif, mereka dapat menjadi agen promosi budaya yang efektif. Dalam perspektif ekonomi budaya, kebudayaan dapat
berfungsi sebagai modal budaya yang mendorong pengembangan pariwisata berbasis kearifan lokal dan ekonomi kreatif. UNESCO
(2013) menegaskan bahwa budaya dapat menjadi pendorong pembangunan berkelanjutan apabila dikelola secara inklusif dan
memberikan manfaat langsung bagi masyarakat lokal.

Dengan demikian, pelestarian budaya Bacaan memerlukan strategi yang integratif, yang menghubungkan keluarga, lembaga
adat, sekolah, pemerintah, dan sektor ekonomi kreatif dalam satu kerangka kebijakan budaya yang berkelanjutan. Pendekatan ini
tidak hanya bertujuan menjaga budaya sebagai warisan masa lalu, tetapi juga mengaktualisasikannya sebagai sumber nilai, identitas,
dan kesejahteraan masyarakat Bacan di masa depan.

I. Harapan dan Pandangan ke Depan

Harapan terhadap keberlanjutan budaya Bacaan mencerminkan keinginan masyarakat untuk mempertahankan nilai-nilai
tradisional yang diwariskan secara turun-temurun sekaligus menyesuaikannya dengan dinamika sosial dan budaya modern. Budaya
Bacan tidak dipandang semata sebagai peninggalan masa lalu, melainkan sebagai sistem nilai yang diharapkan tetap hidup, adaptif,
dan memiliki fungsi sosial nyata dalam kehidupan masyarakat kontemporer. Dalam konteks ini, budaya Bacan diposisikan sebagai
bagian integral dari kekayaan budaya nasional yang layak memperoleh pengakuan lebih luas, baik di tingkat nasional maupun
internasional.

Dalam perspektif antropologi budaya, pandangan tersebut sejalan dengan pemikiran Koentjaraningrat yang menegaskan
bahwa kebudayaan merupakan keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia yang dipelajari serta diwariskan
melalui proses sosial. Kebudayaan bersifat dinamis dan senatiasa mengalami pembaharuan melalui interaksi antargenerasi. Oleh
karena itu, keberlanjutan budaya Bacan sangat ditentukan oleh peran generasi muda dalam memahami, menginternalisasi, dan
mereaktualisasikan nilai-nilai budaya sesuai dengan tantangan zaman modern.

Hasil wawancara dengan informan masyarakat Bacaan menunjukkan bahwa kesadaran terhadap pentingnya pelestarian
budaya masih relatif kuat. Salah satu informan menyatakan bahwa “budaya bacaan harus tetap dijalankan walaupun caranya suda

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 188




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

menyesuiakan dengan kondisi sekarang, supaya anak anak muda tidak kehilangan jati diri identitas) sebagai budaya lokal suku

>

Bacaan diri”. Pernyatan ini mengindikasikan adanya pemahaman kolektif bahwa adaptasi budaya tidak dimaknai sebagai
penghilangan nilai, melainkan sebagai strategi keberlanjutan budaya dalam menghadapi perubahan sosial. Nilai-nilai utama budaya
Bacaan yang dianggap penting untuk diwariskan kepada generasi muda meliputi kearifan lokal dalam pengelolaan lingkungan
melalui tradisi sasi serta nilai persatuan dalam kehidupan masyarakat yang beragam. Tradisi sasi merepresentasikan sistem
pengetahuan lokal yang mengatur pemanfaatan sumber daya alam secara kolektif dan berorientasi pada keberlanjutan. Dalam teori
ekologi budaya, praktik ini menunjukkan hubungan timbal balik antara sistem budaya dan lingkungan alam, di mana nilai-nilai adat
berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk menjaga keseimbangan ekosistem. Temuan lapangan memperlihatkan bahwa sasi
dipahami sebagai tanggung jawab moral terhadap alam, bukan sekadar aturan adat semata. Selain itu, nilai persatuan dalam
keberagaman merupakan elemen penting dalam pembentukan identitas sosial masyarakat Bacaan. Hidup dalam konteks pluralitas
sosial mendorong berkembangnya pola interaksi yang mengedepankan toleransi, solidaritas, dan keharmonisan. Dalam perspektif
sosiologi, nilai-nilai tersebut dapat dipahami sebagai bentuk modal sosial yang berperan dalam memperkuat kepercayaan dan
stabilitas kehidupan bermasyarakat. Hasil wawancara menunjukkan bahwa perbedaan latar belakang sosial dan budaya tidak menjadi
penghalang bagi masyarakat Bacan untuk bekerja sama dalam kepentingan bersama.

Dengan demikian, keberlanjutan budaya Bacaan tidak hanya bergantung pada pelestarian simbol dan budaya, tetapi juga pada
kemampuan masyarakat khususnya generasi muda untuk menjadikan nilai-nilai budaya sebagai pedoman etis dalam kehidupan
sosial. Budaya Bacan, dalam konteks ini, berfungsi sebagai sumber kearifan lokal yang tetap relevan dalam menjawab tantangan
sosial, ekologis, dan budaya di era modern.

Daftar Pustaka
Danandjaja, J. (2007). Folklor Indonesia: ilmu gosip, Dongeng, dan Lain-lain. Jakarta: Pustaka Utama Grafiti.
Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.
Geertz, C. (1983). Local Knowledge. New York: Basic Books.
Haviland, W. A, Prins, H. E. L., Walrath, D., & McBride, B. (2014). Cultural Anthropology. Belmont: Wadsworth.
Hazairin. (1984). Hukum kewarisan Bilateral Menurut Al-Qur an. Jakarta: Tintamas.
Keraf, A. S. (2010). Etika Lingkungan Hidup. Jakarta: Kompas.
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.
Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif (Edisi revisi). Bandung: PT Remaja Rosdakarya.
Nurjaya, I. N. (2011). Hukum Adat dan Kearifan Lokal. Malang: UB Press.
Parsons, T. (1951). The Social System. New York: Free Press.
Putnam, R. D. (1993). Making Democracy Work. Princeton: Princeton University Press.
Soekanto, S. (2012). Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: RajaGrafindo Persada.
Soepomo. (2003). Bab-Bab tentang Hukum Adat. Jakarta: Pradnya Paramita.
Steward, J. H. (1955). Theory of Culture Change. Urbana: University of Illinois Press.
Sugiyono. (2019). Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.
Suparlan, P. (2004). Hubungan Antar-Suku Bangsa. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Tilaar, H. A. R. (2002). Pendidikan, Kebudayaan, dan Masyarakat Madani. Bandung: Remaja Rosdakarya.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 189




Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Turner, V. (1967). The Forest of Symbols. Ithaca: Cornell University Press.
UNESCO. (2013). Culture: A Driver and an Enabler of Sustainable Development. Paris: UNESCO.

ungin, B. (2011). Penelitian kualitatif: Komunikasi, ekonomi, kebijakan publik, dan ilmu sosial lainnya. Jakarta: Kencana Prenada
Media Group.

ushar Muhammad. (2006). Pokok-Pokok Hukum Adat. Jakarta: Pradnya Paramita.

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 190




