
Jurnal Penelitian Nusantara   

Volume 2 ; Nomor 2 ; Februari 2026 ; Page 174-179 

Doi : https://doi.org/10.59435/menulis.v2i2.1035 
 Website : https://padangjurnal.web.id/index.php/menulis 

E-ISSN : 3088-988X 

Page - 174 CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

  

Hadis Malik ad-Dar dan Tawassul: Kritik Hadits, Rasionalisasi Teologi, 

dan Kontestasi Otoritas Dalil dalam Islam Modern 
 

  Amal Qasim1*, Jannatul Husna2 

 

1,2, Studi Islam Universitas Ahmad Dahlan Yogyakarta  
1*amalqosim@gmail.com, 2 Jannatul@ilha.uad.ac.id 

 

Abstrak 

Perdebatan mengenai tawassul dalam Islam modern, khususnya yang berkaitan dengan atsar Malik ad-Dar, kerap berkembang 

melampaui wilayah perbedaan ijtihad metodologis dan berubah menjadi kontestasi teologis yang bersifat normatif. Artikel ini 

bertujuan menganalisis kritik hadis modern terhadap atsar Malik ad-Dar dengan memosisikannya sebagai epistemic case, 

yakni kasus analitis untuk menelusuri bagaimana otoritas dalil, standar pembenaran, dan rasionalitas teologi dikonstruksi 

serta dinegosiasikan dalam Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif berbasis studi 

kepustakaan dengan menganalisis literatur hadis klasik, karya rijāl al-ḥadīth, syarah hadis, serta kajian kontemporer tentang 

kritik hadis, epistemologi pengetahuan agama, dan rasionalisasi teologi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam tradisi 

hadis klasik, atsar Malik ad-Dar ditempatkan dalam kategori mukhtalaf fīhi dan diperlakukan sebagai medan ijtihad yang sah 

tanpa implikasi teologis final. Sebaliknya, dalam diskursus modern, kritik hadis terhadap riwayat ini mengalami pergeseran 

fungsi: dari instrumen verifikasi sanad dan matan menjadi mekanisme penataan batas legitimasi keberagamaan. Kritik teknis 

kerap beroperasi dalam horizon rasionalitas teologis tertentu yang menekankan relasi langsung, prosedural, dan minim 

mediasi metafisis antara manusia dan Tuhan. Artikel ini menyimpulkan bahwa kontroversi atas hadis Malik ad-Dar 

mencerminkan proses rasionalisasi teologi Islam modern, di mana kritik hadis berfungsi sebagai praktik epistemik yang 

menyeleksi dalil sekaligus membentuk paradigma keberagamaan yang dianggap sah. Kontribusi penelitian ini terletak pada 

perluasan kajian hadis dari ranah teknis-verifikatif menuju analisis epistemologis atas transformasi otoritas dalil dalam Islam 

kontemporer. 

Kata Kunci: Hadis Malik ad-Dar; Kritik Hadis Kontemporer; Rasionalisasi Teologi; Otoritas Dalil; Epistemologi Islam 

 

PENDAHULUAN 
 

Perdebatan mengenai tawassul dalam Islam modern, khususnya yang berkaitan dengan atsar Malik ad-Dar, sering kali 

berkembang menjadi polemik teologis yang intens meskipun riwayat tersebut secara metodologis berada dalam wilayah 

ijtihadī. Fenomena ini menunjukkan bahwa kritik hadis kontemporer tidak lagi beroperasi semata sebagai prosedur teknis 

penilaian sanad dan matan, melainkan bergerak dalam lanskap pengetahuan modern yang ditandai oleh pergeseran rasionalitas, 

perubahan otoritas epistemik, dan perluasan standar pembenaran keagamaan. Dalam konteks modern, legitimasi dalil 

keagamaan semakin sering diuji melalui kriteria rasionalitas yang menuntut kepastian, keterukuran, dan koherensi normatif. 

Akibatnya, perbedaan ijtihad yang dalam tradisi klasik dipahami sebagai keniscayaan metodologis kerap dipersepsi sebagai 

ancaman teologis yang harus diselesaikan secara final.1 Dari sudut filsafat pengetahuan, kondisi ini berkaitan dengan problem 

validitas pengetahuan dan struktur pembenaran, di mana penilaian terhadap dalil tidak sepenuhnya bebas dari asumsi 

epistemologis yang mendahului proses verifikasi.2  

Dalam studi hadis kontemporer, literatur menunjukkan kecenderungan kuat pada dua arah utama. Pertama, kajian teknis 

yang menekankan autentikasi, standardisasi sanad, dan penguatan metode verifikasi—termasuk melalui dukungan teknologi 

digital3. Kedua, kajian metodologis yang mendorong pembaruan cara memahami hadis melalui pendekatan hermeneutik, 

kontekstual, dan reflektif terhadap otoritas teks.4 Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut umumnya masih memperlakukan 

kritik hadis sebagai prosedur metodologis yang relatif netral dan belum banyak mengulasnya sebagai praktik epistemik yang 

 
1 Risal Q Amarullah, “Kebenaran Ilmiah,” Edusifa Jurnal Pendidikan Islam, 9.1 (2023) 

<https://doi.org/10.56146/edusifa.v9i1.106>. 
2 Haditsa Q Nurhakim dan Adang Hambali, “Hakikat Pengetahuan Dalam Perspektif Filsafat Ilmu,” Idarotuna, 2024, 

167–76 <https://doi.org/10.29313/idarotuna.v1i2.5705>. 
3 Ade Pahrudin, “Tipologi Studi Hadis Kontemporer Di Indonesia (Studi Terhadap Artikel Jurnal Terindeks Moraref 

Tahun 2017-2021),” Al Quds Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 6.2 (2022), 593 <https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4087>. 
4 Nanda K Wardhani et al., “The Urgency of Abou El Fadl’s Hermeneutics in the Book ‘In the Name of God,’” 

Transformatif, 7.2 (2023), 169–80 <https://doi.org/10.23971/tf.v7i2.7324>. 

mailto:diah.maharani@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:2%20Jannatul@ilha.uad.ac.id,%203masturabahmaryam@gmail.com


Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 175  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

berkelindan dengan rasionalitas teologis tertentu.5 Dalam konteks inilah hadis Malik ad-Dar menempati posisi problematis. 

Riwayat ini sejak awal berada dalam kategori mukhtalaf fīhi dan tidak diperlakukan sebagai dalil tunggal yang determinatif 

dalam tradisi klasik. Namun, dalam diskursus modern, hadis ini sering dijadikan simbol pembenaran atau penolakan praktik 

tawassul secara teologis, sehingga perdebatan teknis berkembang menjadi kontestasi otoritas dalil. Hal ini mengindikasikan 

adanya pergeseran cara kerja kritik hadis: dari instrumen verifikasi transmisi menuju mekanisme penataan batas-batas 

legitimasi keberagamaan. 

Belum banyak penelitian yang secara eksplisit memosisikan hadis Malik ad-Dar sebagai epistemic case, yakni sebagai 

kasus analitis untuk menelusuri bagaimana klaim kebenaran, standar pembenaran, dan otoritas dalil diproduksi serta 

dinegosiasikan dalam Islam modern. Padahal, pendekatan semacam ini memungkinkan pembacaan yang lebih komprehensif 

terhadap konflik dalil, dengan mengaitkannya pada perubahan rasionalitas teologis dan struktur otoritas pengetahuan 

keagamaan.6 Oleh karena itu, artikel ini bertujuan menganalisis kritik hadis modern terhadap atsar Malik ad-Dar sebagai 

fenomena epistemologis yang merefleksikan pergeseran rasionalitas teologi Islam kontemporer. Dengan menggunakan 

pendekatan kualitatif interpretatif berbasis studi kepustakaan, artikel ini membaca perdebatan seputar hadis Malik ad-Dar 

melalui kerangka rasionalisasi teologi dan konsep disenchantment, untuk menunjukkan bahwa konflik yang muncul tidak 

semata berkisar pada persoalan sahih–da‘if, melainkan mencerminkan kontestasi antara kosmologi religius klasik dan teologi 

rasional-modern dalam menentukan otoritas dalil keagamaan. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif dengan desain studi kepustakaan (library research). 

Pendekatan ini dipilih karena objek kajian tidak berupa praktik sosial terukur, melainkan teks, argumen, dan konstruksi 

epistemologis yang berkembang dalam diskursus hadis dan teologi Islam modern. Fokus penelitian diarahkan pada bagaimana 

otoritas dalil dikonstruksi dan dinegosiasikan melalui praktik kritik hadis, khususnya dalam perdebatan atas atsar Malik ad-

Dar. Sumber data penelitian terbagi ke dalam dua kategori. Data primer meliputi literatur hadis klasik yang memuat atsar 

Malik ad-Dar, karya-karya rijal al-ḥadīth, kitab syarah hadis, serta teks-teks usul fikih yang relevan dengan konsep ibadah, 

doa, dan wasīlah. Data sekunder mencakup kajian kontemporer tentang kritik hadis, teologi Islam modern, epistemologi 

pengetahuan agama, serta literatur sosiologi agama yang membahas rasionalisasi dan perubahan otoritas keagamaan. Seluruh 

data bersifat tekstual dan dianalisis sebagai wacana keilmuan. 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap. Pertama, pemetaan historis-konseptual untuk menempatkan hadis Malik ad-

Dar dalam konteks tradisi hadis klasik. Tahap ini bertujuan menunjukkan posisi riwayat tersebut sebagai hadis mukhtalaf fīhi 

serta menghindari pembacaan ahistoris yang melepaskan hadis dari dinamika metodologis ulama klasik. Kedua, dilakukan 

analisis wacana kritis terhadap argumen penerimaan dan penolakan hadis Malik ad-Dar dalam literatur modern. Analisis ini 

tidak hanya memeriksa klaim teknis sanad dan matan, tetapi juga mengidentifikasi asumsi teologis dan standar rasionalitas 

yang melandasi kritik hadis kontemporer. Ketiga, dilakukan interpretasi epistemologis dengan menggunakan kerangka 

rasionalisasi teologi dan konsep disenchantment untuk membaca perdebatan tersebut sebagai bentuk kontestasi otoritas dalil 

dalam Islam modern. Dalam kerangka metodologis ini, hadis Malik ad-Dar diposisikan sebagai epistemic case, yakni kasus 

analitis yang digunakan untuk menelusuri bagaimana kritik hadis berfungsi sebagai praktik pengetahuan, bukan sebagai dasar 

penetapan hukum normatif secara biner. Keabsahan analisis dijaga melalui konsistensi kerangka teoretik, triangulasi antara 

sumber klasik dan kontemporer, serta penyajian argumentasi yang transparan secara epistemologis. Penelitian ini tidak 

bertujuan menetapkan posisi normatif atas praktik tawassul, melainkan menjelaskan dinamika epistemik yang membentuk 

kritik hadis dalam konteks rasionalisasi teologi Islam modern 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 
Posisi Hadis Malik ad-Dar dalam Tradisi Hadis Klasik: Status Mukhtalaf fīhi dan Batas Ijtihad 

Dalam tradisi hadis klasik, atsar Malik ad-Dar menempati posisi yang tidak tunggal dalam penilaian ulama. Riwayat ini 

sejak awal memunculkan perbedaan pandangan mengenai tingkat keabsahannya, sehingga tidak pernah mencapai status 

konsensus (ijma‘) dalam penetapan dalil. Kondisi ini menunjukkan bahwa hadis Malik ad-Dar berada dalam kategori 

mukhtalaf fīhi, yakni riwayat yang membuka ruang ijtihad metodologis tanpa implikasi teologis yang bersifat final. Secara 

umum, riwayat tersebut dinukil melalui jalur Abū Mu‘awiyah dari al-A‘mash, dari Abū Ṣaliḥ, dari Malik ad-Dar. Sebagian 

ulama klasik menilai Malik ad-Dar sebagai perawi yang dikenal (ma‘rūf). Ibn Ḥajar al-‘Asqalanī menyebutnya tanpa kritik jarḥ 

yang signifikan, dan al-Dhahabī juga mencantumkannya dalam karya rijal tanpa penilaian negatif eksplisit. Penilaian ini 

menunjukkan bahwa Malik ad-Dar tidak termasuk perawi yang secara jelas tertolak dalam tradisi kritik hadis. Namun, di sisi 

lain, sejumlah ulama mempersoalkan kekuatan riwayat tersebut dari aspek metodologis. Al-Khalīlī (w. 446 H) dalam al-Irsyad 

 
5 Adis Duderija, “The Concept of Sunna in Progressive Muslim Thought,” Icr Journal, 13.1 (2022), 136–48 

<https://doi.org/10.52282/icr.v13i1.868>. 
6 AHMAD SHOLEH, “Metode istinbath hukum sayyid muhammad ‘alawi al maliki dan syaikh nasiruddin al albani 

tentang hukum tawassul,” 2024. 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 176  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

menyatakan bahwa riwayat tersebut pada dasarnya diriwayatkan oleh Abū Ṣaliḥ kepada Malik ad-Dar, sementara jalur 

periwayatan lain menyampaikannya dalam bentuk mursal7.  

Dalam terminologi ilmu hadis, irsal mengindikasikan keterputusan sanad (inqiṭa‘), yang berimplikasi pada melemahnya 

kekuatan riwayat sebagai hujjah metodologis.8 Selain itu, sanad riwayat ini juga mengandung problem potensial terkait al-

A‘mash. Meskipun ia dikenal sebagai perawi tsiqah, al-A‘mash masyhur melakukan tadlīs. Dalam riwayat Malik ad-Dar, 

penggunaan redaksi ‘an’ tanpa penegasan sama‘ membuka kemungkinan terjadinya tadlīs al-isnad.9 Di samping itu, 

keterbatasan penilaian eksplisit jarḥ wa ta‘dīl terhadap Malik ad-Dar oleh otoritas utama rijal menyebabkan sebagian ulama 

menilainya sebagai majhūl al-ḥal. Ketidakjelasan apakah Malik ad-Dar menyaksikan langsung peristiwa yang diriwayatkannya 

juga memunculkan kemungkinan irsal ma‘nawī. Akumulasi faktor-faktor ini melemahkan kekuatan sanad sebagai dalil yang 

bersifat qaṭ‘ī. Dari sisi matan, atsar Malik ad-Dar juga menimbulkan sejumlah persoalan metodologis.  

Riwayat sahih menunjukkan bahwa pada peristiwa ‘Am al-Ramadah10, ‘Umar bin al-Khaṭṭab melakukan istisqa’ dengan 

bertawassul melalui al-‘Abbas, bukan dengan mendatangi makam Nabi  صلى الله عليه وسلم. Selain itu, matan atsar Malik ad-Dar tidak memuat 

redaksi eksplisit yang menegaskan legitimasi istighatsah pascawafat, dan unsur mimpi yang terdapat di dalamnya tidak 

memiliki otoritas normatif dalam penetapan hukum syariat. Perbandingan dengan riwayat-riwayat sahih lain menimbulkan 

dugaan adanya syudhūdh pada matan, meskipun tidak sampai pada kategori kepalsuan. Berdasarkan sintesis kritik sanad dan 

matan tersebut, atsar Malik ad-Dar tidak dapat dikategorikan sebagai riwayat sahih yang kuat, namun juga tidak dapat 

dinyatakan sebagai riwayat palsu. Posisi metodologisnya berada di antara keduanya, yakni sebagai riwayat mukhtalaf fīhi yang 

sejak awal membuka ruang perbedaan ijtihad. Dalam tradisi klasik, riwayat semacam ini tidak diperlakukan sebagai penentu 

tunggal doktrin teologis, melainkan sebagai bagian dari diskursus yang memerlukan kehati-hatian metodologis dan 

proporsionalitas dalam penggunaannya. Temuan utama bagian ini menunjukkan bahwa perbedaan penilaian terhadap hadis 

Malik ad-Dar dalam tradisi klasik bersifat metodologis, bukan ideologis. Oleh karena itu, menjadikan riwayat ini sebagai dasar 

konflik teologis yang bersifat final tidak sejalan dengan cara kerja kritik hadis klasik yang mengakui pluralitas ijtihad dan 

batas-batas klaim dalil. 

Kritik Hadis Modern terhadap Malik ad-Dar: Dari Verifikasi Teknis ke Rasionalitas Teologis 

Dalam diskursus modern, kritik terhadap hadis Malik ad-Dar tidak lagi berhenti pada evaluasi teknis sanad dan matan, 

tetapi berkembang menjadi perdebatan yang sarat muatan teologis. Perubahan ini menunjukkan pergeseran fungsi kritik hadis: 

dari instrumen verifikasi transmisi menuju mekanisme penataan batas legitimasi keberagamaan. Dengan kata lain, kritik hadis 

modern tidak hanya menilai “apakah riwayat dapat diterima”, tetapi juga “apakah riwayat tersebut kompatibel dengan 

rasionalitas teologis tertentu”, Evolusi ini mencerminkan pergeseran budaya dan intelektual yang lebih luas dalam kajian 

Islam, di mana perpaduan antara iman dan akal memainkan peran penting dalam penerimaan teks-teks keagamaan. Pada level 

teknis, kritik modern mengulang sejumlah problem metodologis yang telah dikenal dalam tradisi klasik, seperti kemungkinan 

irsal, potensi tadlīs al-A‘mash, serta ketidakjelasan status Malik ad-Dar dalam literatur jarḥ wa ta‘dīl, Kekhawatiran khusus 

telah muncul mengenai status Malik ad-Dar dalam literatur jarḥ wa ta‘dīl (kritik dan validasi perawi) (Dönmez dkk., 2024). 

Selain itu, kritik matan difokuskan pada unsur mimpi dan ketidaksesuaian riwayat dengan praktik sahabat yang lebih mapan, 

khususnya istisqa’ yang dilakukan ‘Umar bin al-Khaṭṭab melalui al-‘Abbas ( mustakim ,2023 ). Unsur mimpi dipandang tidak 

memiliki otoritas normatif dalam penetapan hukum syariat, sehingga riwayat tersebut dinilai tidak cukup kuat untuk menopang 

klaim teologis tertentu11. Namun, di balik kritik teknis, terdapat kecenderungan rasionalisasi yang lebih mendalam. Kritik hadis 

modern sering kali berangkat dari asumsi bahwa relasi manusia dan Tuhan harus bersifat langsung, tanpa perantaraan 

metafisis.12 Dalam horizon ini, praktik yang mengandaikan mediasi baik simbolik maupun ontologis dipersepsi sebagai 

problematik secara teologis, bahkan sebelum riwayat yang mendasarinya diuji secara metodologis. Akibatnya, kritik sanad dan 

matan berfungsi sebagai sarana justifikasi bagi posisi teologis yang telah diambil sebelumnya.13 

 
7 S.Kom Yulian Purnama, “Hadis, Atsar, Kisah Dha’if dan Palsu Seputar Tawassul (2),” 2008 <https://muslim.or.id/297-

atsar-seputar-tawasul.html> [diakses 6 Januari 2026]. 
 .الطبعة الأ )الرياض: مكتبة الرشد للنشر و التوزيع, 1989( ,كتاب الإرشاد في معرفة علماء الحديث ,أبو يعلي الخليل بن عبد الله 8
9 Ali Nazar, “THE MEANING OF ‘AN‘ANAH AMONG TRANSMISSION TERMS: A Historical Review Based on 

Primary Ḥadīth Sources from the 2nd to the 6th Century AH,” Nabawi: Journal of Hadith Studies, 2024 

<https://api.semanticscholar.org/CorpusId:277053506>. 
 .الأولى )المدينة المنورة: مكتة الغرباء الأثرية, 1996( ,فتح الباري شرح صحيح البخاري ,ابن رجب الحنبلي 10
11 Diah Safitri, Syamsul Mawardi Marna, dan Ahmad Syaifuddin Amin, “Metodologi Pembacaan Kritis Atas Kajian 

Orientalis Terhadap Hadis,” Madinah: Jurnal Studi Islam, 10.1 (2023), 11–29 <https://doi.org/10.58518/madinah.v10i1.1495>. 
12 Habiburrahman Rizapoor, Aminullah Poya, dan Zaifullah Athari, “The Relationship Between Prophetic Hadith and 

Intellect: A Critical Examination of the Scholarly Discourse,” International Journal of Islamic Studies Higher Education, 2023 

<https://api.semanticscholar.org/CorpusId:264324489>. 
13 A H Usman, R Wazir, dan Zanariah Ismail, “The notion of liberalisation on the Anti-Hadith Movement and its 

impact on society,” al-Irsyad: Journal of Islamic and Contemporary Issues, 2017 

<https://api.semanticscholar.org/CorpusId:197789716>. 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 177  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

Kecenderungan ini sejalan dengan prinsip usul fikih al-aṣlu fī al-‘ibadat al-tawqīf, yang menegaskan bahwa ibadah 

merupakan ranah tertutup dan hanya dapat ditetapkan berdasarkan dalil yang jelas dan sahih.14 Dalam pembacaan modern, 

prinsip ini sering diperluas menjadi penegasan bahwa doa sebagai inti ibadah harus dipraktikkan secara langsung tanpa 

perantara apa pun. Relasi langsung ini dipahami sebagai ekspresi tauhid yang paling murni, sekaligus sebagai bentuk disiplin 

normatif terhadap praktik keagamaan. Perlu dicatat bahwa dalam tradisi klasik, kaidah tawqīf tidak selalu dimaknai secara 

restriktif untuk menutup seluruh ruang simbolik religius. Namun, dalam diskursus modern, kaidah tersebut cenderung 

dioperasionalisasikan secara ketat sebagai standar eksklusif legitimasi ibadah. Dalam konteks ini, kritik hadis terhadap Malik 

ad-Dar tidak hanya menguji kekuatan riwayat, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme “demistifikasi” praktik religius, yakni 

pelepasan unsur-unsur yang dipandang tidak rasional, tidak prosedural, atau tidak dapat diverifikasi secara tekstual. 

Dengan demikian, kritik hadis modern terhadap Malik ad-Dar memperlihatkan pergeseran orientasi dari pluralitas 

ijtihad menuju penegasan batas teologis yang lebih rigid. Riwayat yang dalam tradisi klasik diperlakukan sebagai bagian dari 

diskursus ijtihad kini sering dijadikan indikator kesesuaian atau ketidaksesuaian suatu praktik dengan rasionalitas teologi 

modern. Pergeseran inilah yang menjelaskan mengapa perdebatan atas hadis Malik ad-Dar berkembang menjadi konflik 

teologis yang lebih luas, melampaui bobot teknis riwayat itu sendiri. Temuan utama bagian ini menunjukkan bahwa kritik 

hadis modern beroperasi dalam horizon rasionalitas tertentu yang membentuk cara otoritas dalil dipahami dan ditegakkan15. 

Oleh karena itu, perbedaan penilaian terhadap hadis Malik ad-Dar tidak semata-mata mencerminkan perbedaan metodologis, 

tetapi juga mengindikasikan perbedaan paradigma keberagamaan dalam Islam modern.16 

Hadis Malik ad-Dar sebagai Epistemic Case: Rasionalisasi Teologi dan Disenchantment 

Untuk memahami intensitas perdebatan seputar hadis Malik ad-Dar, riwayat ini perlu diposisikan bukan sekadar sebagai 

objek verifikasi hadis, melainkan sebagai epistemic case, yakni kasus yang memperlihatkan bagaimana otoritas dalil 

dikonstruksi dan dipertarungkan dalam horizon rasionalitas teologi modern. Dalam kerangka ini, konflik yang muncul tidak 

sepenuhnya disebabkan oleh kelemahan sanad atau problem matan, tetapi oleh perbedaan mendasar dalam cara agama 

dipahami dan dioperasionalkan sebagai sistem pengetahuan. Dalam kosmologi Islam klasik, realitas religius dipahami sebagai 

struktur bertingkat yang memungkinkan keberlanjutan relasi spiritual antara umat dan Nabi صلى الله عليه وسلم. Pandangan ini tidak selalu 

menuntut relasi kausal langsung yang bersifat prosedural, melainkan memberi ruang bagi simbol, makna, dan perantaraan 

sebagai bagian dari pengalaman religius17. Dalam horizon tersebut, atsar Malik ad-Dar berfungsi sebagai ekspresi simbolik 

kesinambungan spiritual, bukan sebagai dalil hukum yang berdiri sendiri atau penentu batas ortodoksi teologis. Sebaliknya, 

dalam teologi Islam modern, terjadi kecenderungan kuat menuju rasionalisasi keberagamaan. Relasi manusia dan Tuhan 

dipahami sebagai relasi yang harus bersifat langsung, egaliter, dan terdisiplin secara normatif. Praktik religius dievaluasi 

berdasarkan kesesuaiannya dengan prinsip keterukuran, kepastian tekstual, dan proseduralitas ibadah18. Dalam kerangka ini, 

bentuk-bentuk mediasi metafisis—termasuk simbolisasi relasi spiritual pascawafat—cenderung dipersepsi sebagai residu 

kosmologi lama yang perlu disaring atau ditinggalkan. 

Proses ini memiliki paralel struktural dengan konsep disenchantment of the world, yang menggambarkan transformasi 

agama dari kosmologi sakral bertingkat menuju tatanan religius yang dirasionalisasi.19 Dalam konteks Islam modern, 

rasionalisasi ini tidak berarti sekularisasi atau hilangnya agama, melainkan penataan ulang agama sebagai sistem etis-normatif 

yang ketat20. Kritik hadis berperan penting dalam proses ini dengan berfungsi sebagai mekanisme seleksi dalil: riwayat yang 

dianggap tidak kompatibel dengan rasionalitas teologis modern cenderung dikeluarkan dari wilayah legitimasi, meskipun 

secara metodologis masih berada dalam kategori mukhtalaf fīhi. Perdebatan mengenai konsep wasīlah juga mencerminkan 

dinamika tersebut. Q.S. al-Ma’idah: 35 sering dirujuk sebagai dasar normatif pencarian wasīlah, namun struktur ayat dan 

penafsiran klasik menempatkan wasīlah dalam kerangka ketakwaan dan amal saleh, bukan sebagai medium personal atau 

entitas metafisis yang berdiri sendiri21. Penekanan modern pada pemaknaan wasīlah secara normatif-etik memperkuat 

kecenderungan rasionalisasi, di mana kedekatan kepada Allah dipahami sebagai hasil ketaatan aktif dan tanggung jawab 

individual, bukan melalui relasi simbolik yang tidak ditetapkan secara eksplisit oleh nash. 

 
14 Wahbah Al-Zuhaili, “56 ,1994 ”,الوجيز قي أصول الفقه. 
15 Muhammad Akmaluddin, “Otoritas Pemahaman Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam: Kritik Ibn al-Labbād al-Mālikī 

Kepada asy-Syāfi’ī,” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 2021 

<https://api.semanticscholar.org/CorpusId:254396630>. 
16 Usman, Wazir, dan Ismail. 
17 Rachida Chih, David Jordan, dan S Reichmuth, “The Presence of the Prophet: General Introduction,” The Presence of 

the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam, 2021 <https://api.semanticscholar.org/CorpusId:244291571>. 
18 M Foqara, “Rituals of the tombs of the Just in Islam,” Journal of Contemporary Philosophical and Anthropological 

Studies, 2024 <https://api.semanticscholar.org/CorpusId:268799061>. 
19 Max Weber dan J Monod, “Démocratie et aristocratie dans la vie américaine,” Cités, 2023 

<https://doi.org/10.3917/cite.096.0127>. 
20 Mario Marotta, “A Disenchanted World: Max Weber on Magic and Modernity,” Journal of Classical Sociology, 24.3 

(2023), 224–42 <https://doi.org/10.1177/1468795x231160716>. 
 .القرطوبي, “الجامع لأحكام القران” )بيروت: مؤسسة الرسالة, 2006( 21



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 178  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

Dalam konteks inilah hadis Malik ad-Dar menjadi titik simpul kontestasi. Riwayat ini berfungsi sebagai indikator 

perbedaan paradigma: bagi satu pihak, ia masih dapat dipahami dalam horizon kosmologi simbolik; bagi pihak lain, ia 

dipandang tidak relevan atau bahkan problematik karena tidak memenuhi standar rasionalitas dan pembenaran modern. 

Dengan demikian, penilaian terhadap hadis Malik ad-Dar mencerminkan pergeseran otoritas dalil dari akumulasi tradisi 

menuju kesesuaian dengan prinsip rasionalitas teologi yang dominan. Temuan utama bagian ini menunjukkan bahwa 

perdebatan atas hadis Malik ad-Dar merupakan ekspresi dari proses rasionalisasi teologi Islam modern. Kritik hadis berfungsi 

sebagai praktik epistemik yang tidak hanya memverifikasi riwayat, tetapi juga menata ulang batas-batas legitimasi religius, 

sehingga perbedaan ijtihad berkembang menjadi kontestasi epistemik dan identitas teologis. 

Diskusi Sintesis: Kritik Hadis, Otoritas Dalil, dan Transformasi Rasionalitas Keagamaan 

Temuan pada bagian-bagian sebelumnya memperlihatkan bahwa perdebatan mengenai hadis Malik ad-Dar tidak dapat 

direduksi menjadi persoalan verifikasi sanad dan matan semata. Riwayat ini justru berfungsi sebagai simpul analitis yang 

menyingkap dinamika yang lebih luas, yakni transformasi rasionalitas keagamaan dan pergeseran cara otoritas dalil dibangun 

dalam Islam modern. Dalam kerangka ini, kritik hadis tampil sebagai praktik epistemik yang bekerja di bawah horizon 

rasionalitas tertentu, bukan sebagai prosedur metodologis yang sepenuhnya netral.22 Dalam tradisi klasik, pluralitas penilaian 

terhadap hadis Malik ad-Dar dipahami sebagai konsekuensi wajar dari perbedaan ijtihad. Ketidaksepakatan metodologis tidak 

secara otomatis melahirkan polarisasi teologis, karena otoritas dalil tidak ditentukan oleh satu riwayat secara tunggal. 

Sebaliknya, dalam diskursus modern, perbedaan metodologis cenderung dimaknai sebagai penanda batas ortodoksi, sehingga 

kritik hadis memperoleh fungsi tambahan sebagai mekanisme penertiban praktik keberagamaan. Sintesis ini menunjukkan 

bahwa kritik hadis modern tidak hanya mengevaluasi validitas transmisi, tetapi juga menyeleksi bentuk-bentuk religiositas 

yang dianggap sah. Dalam proses ini, standar rasionalitas—seperti kepastian tekstual, proseduralitas ibadah, dan penolakan 

mediasi metafisis—menjadi kriteria utama legitimasi. Akibatnya, riwayat yang secara metodologis masih berada dalam 

wilayah mukhtalaf fīhi dapat diposisikan sebagai problem teologis yang harus dieliminasi demi konsistensi rasionalitas. 

Dalam perspektif rasionalisasi, dinamika tersebut mencerminkan upaya penataan ulang agama sebagai sistem etis-

normatif yang terdisiplin. Kritik hadis berfungsi sebagai instrumen yang “membersihkan” praktik religius dari unsur simbolik 

yang tidak dapat dipertanggungjawabkan secara tekstual. Proses ini tidak identik dengan hilangnya agama, melainkan dengan 

perubahan cara agama dipahami, dijalankan, dan dilegitimasi. Dengan kata lain, konflik seputar hadis Malik ad-Dar 

mencerminkan ketegangan antara keberagamaan berbasis tradisi simbolik dan keberagamaan yang dirasionalisasi secara ketat. 

Implikasi penting dari temuan ini adalah perlunya kehati-hatian metodologis dalam membaca perdebatan hadis kontemporer. 

Mengabaikan dimensi epistemologis dan sosiologis kritik hadis berisiko menyederhanakan konflik dalil menjadi oposisi 

benar–salah yang simplistik. Sebaliknya, dengan memosisikan hadis Malik ad-Dar sebagai epistemic case, perbedaan penilaian 

dapat dipahami sebagai ekspresi perbedaan paradigma keberagamaan dan struktur pembenaran yang digunakan. Sintesis akhir 

bagian ini menegaskan hadis Malik ad-Dar bukan sekadar objek kontroversi teknis, melainkan cermin transformasi rasionalitas 

teologi Islam modern. Kritik hadis berperan sebagai arena kontestasi otoritas dalil, di mana perbedaan ijtihad berkembang 

menjadi konflik epistemik yang berkaitan erat dengan cara agama dipahami dan diinstitusionalisasikan dalam konteks modern. 

KESIMPULAN 

Artikel ini menunjukkan bahwa perdebatan seputar hadis Malik ad-Dar tidak dapat dipahami secara memadai hanya sebagai 

persoalan sahih–da‘if atau valid–tidaknya sebuah riwayat. Dalam tradisi hadis klasik, atsar Malik ad-Dar sejak awal 

ditempatkan dalam kategori mukhtalaf fīhi dan diperlakukan sebagai medan ijtihad yang sah, tanpa implikasi teologis yang 

bersifat final. Perbedaan penilaian ulama klasik terhadap sanad dan matannya mencerminkan fleksibilitas metodologis ilmu 

hadis serta pengakuan atas pluralitas pendekatan dalam menentukan kekuatan dalil. Dalam konteks Islam modern, penelitian 

ini menemukan bahwa kritik hadis terhadap Malik ad-Dar mengalami pergeseran fungsi. Kritik sanad dan matan tidak lagi 

beroperasi semata sebagai instrumen verifikasi transmisi, tetapi juga berfungsi sebagai praktik epistemik yang menata ulang 

otoritas dalil dan batas legitimasi keberagamaan. Riwayat yang secara metodologis masih berada dalam wilayah mukhtalaf fīhi 

kerap diposisikan sebagai problem teologis karena dinilai tidak kompatibel dengan rasionalitas keagamaan yang menekankan 

relasi langsung, prosedural, dan minim mediasi metafisis antara manusia dan Tuhan. Dengan memosisikan hadis Malik ad-Dar 

sebagai epistemic case, artikel ini menegaskan bahwa konflik yang mengitarinya mencerminkan kontestasi antara dua 

paradigma keberagamaan: kosmologi religius klasik yang memberi ruang bagi struktur simbolik dan perantaraan, serta teologi 

rasional-modern yang menuntut kepastian tekstual dan disiplin normatif. Dalam kerangka rasionalisasi dan disenchantment, 

kritik hadis berfungsi sebagai mekanisme seleksi dalil yang tidak hanya menguji validitas riwayat, tetapi juga mengonstruksi 

bentuk keberagamaan yang dianggap sah dalam horizon modern. Kontribusi utama penelitian ini terletak pada perluasan kajian 

hadis dari ranah verifikasi teknis menuju analisis epistemologis atas konstruksi dan negosiasi otoritas dalil. Pendekatan ini 

memungkinkan pembacaan yang lebih proporsional terhadap perbedaan ijtihadī serta menghindarkan reduksi perdebatan dalil 

menjadi polarisasi teologis yang bersifat biner dan final. 

 
22 Aan Rukmana, “Kedudukan Akal dalam al-Qur’an dan al-Hadis,” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Keislaman, 

1.1 (2019), 23–34 <https://doi.org/10.36671/mumtaz.v1i1.2>. 



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara                                                                           E-ISSN : 3088-988X 

 

Page - 179  CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Dalam tulisan sederhana ini, penulis menyadari bahkan tulisan ini dapat diselesaikan tidak terlepas dari bimbingan, bantuan, 

serta arahan dari dosen pembimbing. Oleh sebab itu, peneliti mengucap-kan banyak terima kasih untuk semua pihak yang telah 

berkontribusi terutama kepada Jannatul Husna, Ph.D yang mengarahkan dalam penulisan jurnal ini 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Akmaluddin, Muhammad, “Otoritas Pemahaman Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam: Kritik Ibn al-Labbād al-Mālikī Kepada 

asy-Syāfi’ī,” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 2021 <https://api.semanticscholar.org/CorpusId:254396630> 

Al-Zuhaili, Wahbah, “ 56, 1994الوجيز قي أصول الفقه,”   

Amarullah, Risal Q, “Kebenaran Ilmiah,” Edusifa Jurnal Pendidikan Islam, 9.1 (2023) 

<https://doi.org/10.56146/edusifa.v9i1.106> 

Chih, Rachida, David Jordan, dan S Reichmuth, “The Presence of the Prophet: General Introduction,” The Presence of the 

Prophet in Early Modern and Contemporary Islam, 2021 <https://api.semanticscholar.org/CorpusId:244291571> 

Duderija, Adis, “The Concept of Sunna in Progressive Muslim Thought,” Icr Journal, 13.1 (2022), 136–48 

<https://doi.org/10.52282/icr.v13i1.868> 

Foqara, M, “Rituals of the tombs of the Just in Islam,” Journal of Contemporary Philosophical and Anthropological Studies, 

2024 <https://api.semanticscholar.org/CorpusId:268799061> 

Marotta, Mario, “A Disenchanted World: Max Weber on Magic and Modernity,” Journal of Classical Sociology, 24.3 (2023), 

224–42 <https://doi.org/10.1177/1468795x231160716> 

Nazar, Ali, “THE MEANING OF ‘AN‘ANAH AMONG TRANSMISSION TERMS: A Historical Review Based on Primary 

Ḥadīth Sources from the 2nd to the 6th Century AH,” Nabawi: Journal of Hadith Studies, 2024 

<https://api.semanticscholar.org/CorpusId:277053506> 

Nurhakim, Haditsa Q, dan Adang Hambali, “Hakikat Pengetahuan Dalam Perspektif Filsafat Ilmu,” Idarotuna, 2024, 167–76 

<https://doi.org/10.29313/idarotuna.v1i2.5705> 

Pahrudin, Ade, “Tipologi Studi Hadis Kontemporer Di Indonesia (Studi Terhadap Artikel Jurnal Terindeks Moraref Tahun 

2017-2021),” Al Quds Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 6.2 (2022), 593 <https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4087> 

Rizapoor, Habiburrahman, Aminullah Poya, dan Zaifullah Athari, “The Relationship Between Prophetic Hadith and Intellect: 

A Critical Examination of the Scholarly Discourse,” International Journal of Islamic Studies Higher Education, 2023 

<https://api.semanticscholar.org/CorpusId:264324489> 

Rukmana, Aan, “Kedudukan Akal dalam al-Qur’an dan al-Hadis,” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Keislaman, 1.1 

(2019), 23–34 <https://doi.org/10.36671/mumtaz.v1i1.2> 

Safitri, Diah, Syamsul Mawardi Marna, dan Ahmad Syaifuddin Amin, “Metodologi Pembacaan Kritis Atas Kajian Orientalis 

Terhadap Hadis,” Madinah: Jurnal Studi Islam, 10.1 (2023), 11–29 <https://doi.org/10.58518/madinah.v10i1.1495> 

SHOLEH, AHMAD, “Metode istinbath hukum sayyid muhammad ‘alawi al maliki dan syaikh nasiruddin al albani tentang 

hukum tawassul,” 2024 

Usman, A H, R Wazir, dan Zanariah Ismail, “The notion of liberalisation on the Anti-Hadith Movement and its impact on 

society,” al-Irsyad: Journal of Islamic and Contemporary Issues, 2017 

<https://api.semanticscholar.org/CorpusId:197789716> 

Wardhani, Nanda K, Evie M Zulfah, Moh I F A.J, dan Dirra E Humaira, “The Urgency of Abou El Fadl’s Hermeneutics in the 

Book ‘In the Name of God,’” Transformatif, 7.2 (2023), 169–80 <https://doi.org/10.23971/tf.v7i2.7324> 

Weber, Max, dan J Monod, “Démocratie et aristocratie dans la vie américaine,” Cités, 2023 

<https://doi.org/10.3917/cite.096.0127> 

Yulian Purnama, S.Kom, “Hadis, Atsar, Kisah Dha’if dan Palsu Seputar Tawassul (2),” 2008 <https://muslim.or.id/297-atsar-

seputar-tawasul.html> [diakses 6 Januari 2026] 

( 1996, الأولى )المدينة المنورة: مكتة الغرباء الأثرية, فتح الباري شرح صحيح البخاريابن رجب الحنبلي,   

( 2006القرطوبي, “الجامع لأحكام القران” )بيروت: مؤسسة الرسالة,   

( 1989, الطبعة الأ )الرياض: مكتبة الرشد للنشر و التوزيع, كتاب الإرشاد في معرفة علماء الحديثالله, أبو يعلي الخليل بن عبد,   

 

 

 


