Jurnal Penelitian Nusantara
// ® Volume 2 ; Nomor 2 ; Februari 2026 ; Page 174-179
‘ Doi : https://doi.org/10.59435/menulis.v2i2.1035
™ Website : https://padangjurnal.web.id/index.php/menulis

E-ISSN : 3088-988X

Hadis Malik ad-Dar dan Tawassul: Kritik Hadits, Rasionalisasi Teologi,
dan Kontestasi Otoritas Dalil dalam Islam Modern
Amal Qasim!*, Jannatul Husna?

12 Studi Islam Universitas Ahmad Dahlan Yogyakarta
"amalgosim@gmail.com, > Jannatul@ilha.uad.ac.id

Abstrak

Perdebatan mengenai tawassul dalam Islam modern, khususnya yang berkaitan dengan atsar Malik ad-Dar, kerap berkembang
melampaui wilayah perbedaan ijtihad metodologis dan berubah menjadi kontestasi teologis yang bersifat normatif. Artikel ini
bertujuan menganalisis kritik hadis modern terhadap atsar Malik ad-Dar dengan memosisikannya sebagai epistemic case,
yakni kasus analitis untuk menelusuri bagaimana otoritas dalil, standar pembenaran, dan rasionalitas teologi dikonstruksi
serta dinegosiasikan dalam Islam kontemporer. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif berbasis studi
kepustakaan dengan menganalisis literatur hadis klasik, karya rijal al-hadith, syarah hadis, serta kajian kontemporer tentang
kritik hadis, epistemologi pengetahuan agama, dan rasionalisasi teologi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam tradisi
hadis klasik, atsar Malik ad-Dar ditempatkan dalam kategori mukhtalaf fihi dan diperlakukan sebagai medan ijtihad yang sah
tanpa implikasi teologis final. Sebaliknya, dalam diskursus modern, kritik hadis terhadap riwayat ini mengalami pergeseran
fungsi: dari instrumen verifikasi sanad dan matan menjadi mekanisme penataan batas legitimasi keberagamaan. Kritik teknis
kerap beroperasi dalam horizon rasionalitas teologis tertentu yang menekankan relasi langsung, prosedural, dan minim
mediasi metafisis antara manusia dan Tuhan. Artikel ini menyimpulkan bahwa kontroversi atas hadis Malik ad-Dar
mencerminkan proses rasionalisasi teologi Islam modern, di mana kritik hadis berfungsi sebagai praktik epistemik yang
menyeleksi dalil sekaligus membentuk paradigma keberagamaan yang dianggap sah. Kontribusi penelitian ini terletak pada
perluasan kajian hadis dari ranah teknis-verifikatif menuju analisis epistemologis atas transformasi otoritas dalil dalam Islam
kontemporer.

Kata Kunci: Hadis Malik ad-Dar, Kritik Hadis Kontemporer; Rasionalisasi Teologi, Otoritas Dalil; Epistemologi Islam

PENDAHULUAN

Perdebatan mengenai tawassul dalam Islam modern, khususnya yang berkaitan dengan atsar Malik ad-Dar, sering kali
berkembang menjadi polemik teologis yang intens meskipun riwayat tersebut secara metodologis berada dalam wilayah
ijtihadr. Fenomena ini menunjukkan bahwa kritik hadis kontemporer tidak lagi beroperasi semata sebagai prosedur teknis
penilaian sanad dan matan, melainkan bergerak dalam lanskap pengetahuan modern yang ditandai oleh pergeseran rasionalitas,
perubahan otoritas epistemik, dan perluasan standar pembenaran keagamaan. Dalam konteks modern, legitimasi dalil
keagamaan semakin sering diuji melalui kriteria rasionalitas yang menuntut kepastian, keterukuran, dan koherensi normatif.
Akibatnya, perbedaan ijtihad yang dalam tradisi klasik dipahami sebagai keniscayaan metodologis kerap dipersepsi sebagai
ancaman teologis yang harus diselesaikan secara final.! Dari sudut filsafat pengetahuan, kondisi ini berkaitan dengan problem
validitas pengetahuan dan struktur pembenaran, di mana penilaian terhadap dalil tidak sepenuhnya bebas dari asumsi
epistemologis yang mendahului proses verifikasi.?

Dalam studi hadis kontemporer, literatur menunjukkan kecenderungan kuat pada dua arah utama. Pertama, kajian teknis
yang menekankan autentikasi, standardisasi sanad, dan penguatan metode verifikasi—termasuk melalui dukungan teknologi
digital®. Kedua, kajian metodologis yang mendorong pembaruan cara memahami hadis melalui pendekatan hermeneutik,
kontekstual, dan reflektif terhadap otoritas teks.* Meskipun demikian, kajian-kajian tersebut umumnya masih memperlakukan
kritik hadis sebagai prosedur metodologis yang relatif netral dan belum banyak mengulasnya sebagai praktik epistemik yang

! Risal Q Amarullah, “Kebenaran Ilmiah,” FEdusifa Jurnal Pendidikan Islam, 9.1  (2023)
<https://doi.org/10.56146/edusifa.v9il.106>.

2 Haditsa Q Nurhakim dan Adang Hambali, “Hakikat Pengetahuan Dalam Perspektif Filsafat Ilmu,” Idarotuna, 2024,
16776 <https://doi.org/10.29313/idarotuna.v1i2.5705>.

3 Ade Pahrudin, “Tipologi Studi Hadis Kontemporer Di Indonesia (Studi Terhadap Artikel Jurnal Terindeks Moraref
Tahun 2017-2021),” Al Quds Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 6.2 (2022), 593 <https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4087>.

4 Nanda K Wardhani et al., “The Urgency of Abou El Fadl’s Hermeneutics in the Book ‘In the Name of God,””
Transformatif, 7.2 (2023), 169-80 <https://doi.org/10.23971/tf.v7i2.7324>

© CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 174



mailto:diah.maharani@mhs.uingusdur.ac.id
mailto:2%20Jannatul@ilha.uad.ac.id,%203masturabahmaryam@gmail.com

Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

berkelindan dengan rasionalitas teologis tertentu.® Dalam konteks inilah hadis Malik ad-Dar menempati posisi problematis.
Riwayat ini sejak awal berada dalam kategori mukhtalaf fihi dan tidak diperlakukan sebagai dalil tunggal yang determinatif
dalam tradisi klasik. Namun, dalam diskursus modern, hadis ini sering dijadikan simbol pembenaran atau penolakan praktik
tawassul secara teologis, sehingga perdebatan teknis berkembang menjadi kontestasi otoritas dalil. Hal ini mengindikasikan
adanya pergeseran cara kerja kritik hadis: dari instrumen verifikasi transmisi menuju mekanisme penataan batas-batas
legitimasi keberagamaan.

Belum banyak penelitian yang secara eksplisit memosisikan hadis Malik ad-Dar sebagai epistemic case, yakni sebagai
kasus analitis untuk menelusuri bagaimana klaim kebenaran, standar pembenaran, dan otoritas dalil diproduksi serta
dinegosiasikan dalam Islam modern. Padahal, pendekatan semacam ini memungkinkan pembacaan yang lebih komprehensif
terhadap konflik dalil, dengan mengaitkannya pada perubahan rasionalitas teologis dan struktur otoritas pengetahuan
keagamaan.® Oleh karena itu, artikel ini bertujuan menganalisis kritik hadis modern terhadap atsar Malik ad-Dar sebagai
fenomena epistemologis yang merefleksikan pergeseran rasionalitas teologi Islam kontemporer. Dengan menggunakan
pendekatan kualitatif interpretatif berbasis studi kepustakaan, artikel ini membaca perdebatan seputar hadis Malik ad-Dar
melalui kerangka rasionalisasi teologi dan konsep disenchantment, untuk menunjukkan bahwa konflik yang muncul tidak
semata berkisar pada persoalan sahih—da‘if, melainkan mencerminkan kontestasi antara kosmologi religius klasik dan teologi
rasional-modern dalam menentukan otoritas dalil keagamaan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif dengan desain studi kepustakaan (library research).
Pendekatan ini dipilih karena objek kajian tidak berupa praktik sosial terukur, melainkan teks, argumen, dan konstruksi
epistemologis yang berkembang dalam diskursus hadis dan teologi Islam modern. Fokus penelitian diarahkan pada bagaimana
otoritas dalil dikonstruksi dan dinegosiasikan melalui praktik kritik hadis, khususnya dalam perdebatan atas atsar Malik ad-
Dar. Sumber data penelitian terbagi ke dalam dua kategori. Data primer meliputi literatur hadis klasik yang memuat atsar
Malik ad-Dar, karya-karya rijal al-hadith, kitab syarah hadis, serta teks-teks usul fikih yang relevan dengan konsep ibadah,
doa, dan wasilah. Data sekunder mencakup kajian kontemporer tentang kritik hadis, teologi Islam modern, epistemologi
pengetahuan agama, serta literatur sosiologi agama yang membahas rasionalisasi dan perubahan otoritas keagamaan. Seluruh
data bersifat tekstual dan dianalisis sebagai wacana keilmuan.

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap. Pertama, pemetaan historis-konseptual untuk menempatkan hadis Malik ad-
Dar dalam konteks tradisi hadis klasik. Tahap ini bertujuan menunjukkan posisi riwayat tersebut sebagai hadis mukhtalaf fihi
serta menghindari pembacaan ahistoris yang melepaskan hadis dari dinamika metodologis ulama klasik. Kedua, dilakukan
analisis wacana kritis terhadap argumen penerimaan dan penolakan hadis Malik ad-Dar dalam literatur modern. Analisis ini
tidak hanya memeriksa klaim teknis sanad dan matan, tetapi juga mengidentifikasi asumsi teologis dan standar rasionalitas
yang melandasi kritik hadis kontemporer. Ketiga, dilakukan interpretasi epistemologis dengan menggunakan kerangka
rasionalisasi teologi dan konsep disenchantment untuk membaca perdebatan tersebut sebagai bentuk kontestasi otoritas dalil
dalam Islam modern. Dalam kerangka metodologis ini, hadis Malik ad-Dar diposisikan sebagai epistemic case, yakni kasus
analitis yang digunakan untuk menelusuri bagaimana kritik hadis berfungsi sebagai praktik pengetahuan, bukan sebagai dasar
penetapan hukum normatif secara biner. Keabsahan analisis dijaga melalui konsistensi kerangka teoretik, triangulasi antara
sumber klasik dan kontemporer, serta penyajian argumentasi yang transparan secara epistemologis. Penelitian ini tidak
bertujuan menetapkan posisi normatif atas praktik tawassul, melainkan menjelaskan dinamika epistemik yang membentuk
kritik hadis dalam konteks rasionalisasi teologi Islam modern

HASIL DAN PEMBAHASAN

Posisi Hadis Malik ad-Dar dalam Tradisi Hadis Klasik: Status Mukhtalaf fihi dan Batas Ijtihad

Dalam tradisi hadis klasik, atsar Malik ad-Dar menempati posisi yang tidak tunggal dalam penilaian ulama. Riwayat ini
sejak awal memunculkan perbedaan pandangan mengenai tingkat keabsahannya, sehingga tidak pernah mencapai status
konsensus (ijma ‘) dalam penetapan dalil. Kondisi ini menunjukkan bahwa hadis Malik ad-Dar berada dalam kategori
mukhtalaf fihi, yakni riwayat yang membuka ruang ijtihad metodologis tanpa implikasi teologis yang bersifat final. Secara
umum, riwayat tersebut dinukil melalui jalur Abt Mu‘awiyah dari al-A‘mash, dari Abu Salih, dari Malik ad-Dar. Sebagian
ulama klasik menilai Malik ad-Dar sebagai perawi yang dikenal (ma riif). Ibn Hajar al-*AsqalanT menyebutnya tanpa kritik jarh
yang signifikan, dan al-Dhahabl juga mencantumkannya dalam karya rijal tanpa penilaian negatif eksplisit. Penilaian ini
menunjukkan bahwa Malik ad-Dar tidak termasuk perawi yang secara jelas tertolak dalam tradisi kritik hadis. Namun, di sisi
lain, sejumlah ulama mempersoalkan kekuatan riwayat tersebut dari aspek metodologis. Al-Khalilt (w. 446 H) dalam al-Irsyad

5 Adis Duderija, “The Concept of Sunna in Progressive Muslim Thought,” Icr Journal, 13.1 (2022), 136-48
<https://doi.org/10.52282/icr.v13i1.868>.
¢ AHMAD SHOLEH, “Metode istinbath hukum sayyid muhammad ‘alawi al maliki dan syaikh nasiruddin al albani

tentang hukum tawassul ” 2024

(c0) CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 175



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

menyatakan bahwa riwayat tersebut pada dasarnya diriwayatkan oleh Abtu Salih kepada Malik ad-Dar, sementara jalur
periwayatan lain menyampaikannya dalam bentuk mursal’.

Dalam terminologi ilmu hadis, irsal mengindikasikan keterputusan sanad (ingifa ), yang berimplikasi pada melemahnya
kekuatan riwayat sebagai hujjah metodologis.® Selain itu, sanad riwayat ini juga mengandung problem potensial terkait al-
A‘mash. Meskipun ia dikenal sebagai perawi tsiqah, al-A‘mash masyhur melakukan tadlis. Dalam riwayat Malik ad-Dar,
penggunaan redaksi ‘an’ tanpa penegasan sama‘ membuka kemungkinan terjadinya tadlis al-isnad.’ Di samping itu,
keterbatasan penilaian eksplisit jarh wa ta ‘dil terhadap Malik ad-Dar oleh otoritas utama rijal menyebabkan sebagian ulama
menilainya sebagai majhiil al-hal. Ketidakjelasan apakah Malik ad-Dar menyaksikan langsung peristiwa yang diriwayatkannya
juga memunculkan kemungkinan irsal ma ‘nawi. Akumulasi faktor-faktor ini melemahkan kekuatan sanad sebagai dalil yang
bersifat gat 7. Dari sisi matan, atsar Malik ad-Dar juga menimbulkan sejumlah persoalan metodologis.

Riwayat sahih menunjukkan bahwa pada peristiwa ‘4m al-Ramadah'’, ‘Umar bin al-Khattab melakukan istisqa’ dengan
bertawassul melalui al-‘Abbas, bukan dengan mendatangi makam Nabi %, Selain itu, matan atsar Malik ad-Dar tidak memuat
redaksi eksplisit yang menegaskan legitimasi istighatsah pascawafat, dan unsur mimpi yang terdapat di dalamnya tidak
memiliki otoritas normatif dalam penetapan hukum syariat. Perbandingan dengan riwayat-riwayat sahih lain menimbulkan
dugaan adanya syudhiidh pada matan, meskipun tidak sampai pada kategori kepalsuan. Berdasarkan sintesis kritik sanad dan
matan tersebut, atsar Malik ad-Dar tidak dapat dikategorikan sebagai riwayat sahih yang kuat, namun juga tidak dapat
dinyatakan sebagai riwayat palsu. Posisi metodologisnya berada di antara keduanya, yakni sebagai riwayat mukhtalaf fihi yang
sejak awal membuka ruang perbedaan ijtihad. Dalam tradisi klasik, riwayat semacam ini tidak diperlakukan sebagai penentu
tunggal doktrin teologis, melainkan sebagai bagian dari diskursus yang memerlukan kehati-hatian metodologis dan
proporsionalitas dalam penggunaannya. Temuan utama bagian ini menunjukkan bahwa perbedaan penilaian terhadap hadis
Malik ad-Dar dalam tradisi klasik bersifat metodologis, bukan ideologis. Oleh karena itu, menjadikan riwayat ini sebagai dasar
konflik teologis yang bersifat final tidak sejalan dengan cara kerja kritik hadis klasik yang mengakui pluralitas ijtihad dan
batas-batas klaim dalil.

Kritik Hadis Modern terhadap Malik ad-Dar: Dari Verifikasi Teknis ke Rasionalitas Teologis

Dalam diskursus modern, kritik terhadap hadis Malik ad-Dar tidak lagi berhenti pada evaluasi teknis sanad dan matan,
tetapi berkembang menjadi perdebatan yang sarat muatan teologis. Perubahan ini menunjukkan pergeseran fungsi kritik hadis:
dari instrumen verifikasi transmisi menuju mekanisme penataan batas legitimasi keberagamaan. Dengan kata lain, kritik hadis
modern tidak hanya menilai “apakah riwayat dapat diterima”, tetapi juga “apakah riwayat tersebut kompatibel dengan
rasionalitas teologis tertentu”, Evolusi ini mencerminkan pergeseran budaya dan intelektual yang lebih luas dalam kajian
Islam, di mana perpaduan antara iman dan akal memainkan peran penting dalam penerimaan teks-teks keagamaan. Pada level
teknis, kritik modern mengulang sejumlah problem metodologis yang telah dikenal dalam tradisi klasik, seperti kemungkinan
irsal, potensi tadlis al-A‘mash, serta ketidakjelasan status Malik ad-Dar dalam literatur jarh wa ta ‘dil, Kekhawatiran khusus
telah muncul mengenai status Malik ad-Dar dalam literatur jarh wa ta‘dil (kritik dan validasi perawi) (Donmez dkk., 2024).
Selain itu, kritik matan difokuskan pada unsur mimpi dan ketidaksesuaian riwayat dengan praktik sahabat yang lebih mapan,
khususnya istisqa’ yang dilakukan ‘Umar bin al-Khattab melalui al-‘Abbas ( mustakim ,2023 ). Unsur mimpi dipandang tidak
memiliki otoritas normatif dalam penetapan hukum syariat, sehingga riwayat tersebut dinilai tidak cukup kuat untuk menopang
klaim teologis tertentu'!. Namun, di balik kritik teknis, terdapat kecenderungan rasionalisasi yang lebih mendalam. Kritik hadis
modern sering kali berangkat dari asumsi bahwa relasi manusia dan Tuhan harus bersifat langsung, tanpa perantaraan
metafisis.'?> Dalam horizon ini, praktik yang mengandaikan mediasi baik simbolik maupun ontologis dipersepsi sebagai
problematik secara teologis, bahkan sebelum riwayat yang mendasarinya diuji secara metodologis. Akibatnya, kritik sanad dan
matan berfungsi sebagai sarana justifikasi bagi posisi teologis yang telah diambil sebelumnya.!?

7 S.Kom Yulian Purnama, “Hadis, Atsar, Kisah Dha’if dan Palsu Seputar Tawassul (2),” 2008 <https://muslim.or.id/297-
atsar-seputar-tawasul.html> [diakses 6 Januari 2026].
§ ) e o Al ey s, Cunall eldde 38 jaa  2LILY) QLS (1989 @il 5 pill il Aui€a ;b yll) Y1 daddal),
® Ali Nazar, “THE MEANING OF ‘AN‘ANAH AMONG TRANSMISSION TERMS: A Historical Review Based on
Primary Hadith Sources from the 2nd to the 6th Century AH,” Nabawi: Journal of Hadith Studies, 2024
<https://api.semanticscholar.org/Corpusld:277053506>.
10 Luall om0, Sl a7 58 5L =8 (1996 40 531 ey adl 438 13 siall Agaall) (SN,
' Diah Safitri, Syamsul Mawardi Marna, dan Ahmad Syaifuddin Amin, “Metodologi Pembacaan Kritis Atas Kajian
Orientalis Terhadap Hadis,” Madinah: Jurnal Studi Islam, 10.1 (2023), 11-29 <https://doi.org/10.58518/madinah.v10i1.1495>.
12 Habiburrahman Rizapoor, Aminullah Poya, dan Zaifullah Athari, “The Relationship Between Prophetic Hadith and
Intellect: A Critical Examination of the Scholarly Discourse,” International Journal of Islamic Studies Higher Education, 2023
<https://api.semanticscholar.org/Corpusld:264324489>.
13 A H Usman, R Wazir, dan Zanariah Ismail, “The notion of liberalisation on the Anti-Hadith Movement and its
impact on society,” al-Irsyad: Journal of Islamic and Contemporary Issues, 2017
hf‘rpq' /npi semanticscholar org Pnﬁpllﬂ]d'10772071 6

(c0) CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 176



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Kecenderungan ini sejalan dengan prinsip usul fikih al-aslu fi al- ibadat al-tawqif, yang menegaskan bahwa ibadah
merupakan ranah tertutup dan hanya dapat ditetapkan berdasarkan dalil yang jelas dan sahih.'* Dalam pembacaan modern,
prinsip ini sering diperluas menjadi penegasan bahwa doa sebagai inti ibadah harus dipraktikkan secara langsung tanpa
perantara apa pun. Relasi langsung ini dipahami sebagai ekspresi tauhid yang paling murni, sekaligus sebagai bentuk disiplin
normatif terhadap praktik keagamaan. Perlu dicatat bahwa dalam tradisi klasik, kaidah tawgqif tidak selalu dimaknai secara
restriktif untuk menutup seluruh ruang simbolik religius. Namun, dalam diskursus modern, kaidah tersebut cenderung
dioperasionalisasikan secara ketat sebagai standar eksklusif legitimasi ibadah. Dalam konteks ini, kritik hadis terhadap Malik
ad-Dar tidak hanya menguji kekuatan riwayat, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme “demistifikasi” praktik religius, yakni
pelepasan unsur-unsur yang dipandang tidak rasional, tidak prosedural, atau tidak dapat diverifikasi secara tekstual.

Dengan demikian, kritik hadis modern terhadap Malik ad-Dar memperlihatkan pergeseran orientasi dari pluralitas
ijtthad menuju penegasan batas teologis yang lebih rigid. Riwayat yang dalam tradisi klasik diperlakukan sebagai bagian dari
diskursus ijtihad kini sering dijadikan indikator kesesuaian atau ketidaksesuaian suatu praktik dengan rasionalitas teologi
modern. Pergeseran inilah yang menjelaskan mengapa perdebatan atas hadis Malik ad-Dar berkembang menjadi konflik
teologis yang lebih luas, melampaui bobot teknis riwayat itu sendiri. Temuan utama bagian ini menunjukkan bahwa kritik
hadis modern beroperasi dalam horizon rasionalitas tertentu yang membentuk cara otoritas dalil dipahami dan ditegakkan'.
Oleh karena itu, perbedaan penilaian terhadap hadis Malik ad-Dar tidak semata-mata mencerminkan perbedaan metodologis,
tetapi juga mengindikasikan perbedaan paradigma keberagamaan dalam Islam modern.'¢

Hadis Malik ad-Dar sebagai Epistemic Case: Rasionalisasi Teologi dan Disenchantment

Untuk memahami intensitas perdebatan seputar hadis Malik ad-Dar, riwayat ini perlu diposisikan bukan sekadar sebagai
objek verifikasi hadis, melainkan sebagai epistemic case, yakni kasus yang memperlihatkan bagaimana otoritas dalil
dikonstruksi dan dipertarungkan dalam horizon rasionalitas teologi modern. Dalam kerangka ini, konflik yang muncul tidak
sepenuhnya disebabkan oleh kelemahan sanad atau problem matan, tetapi oleh perbedaan mendasar dalam cara agama
dipahami dan dioperasionalkan sebagai sistem pengetahuan. Dalam kosmologi Islam klasik, realitas religius dipahami sebagai
struktur bertingkat yang memungkinkan keberlanjutan relasi spiritual antara umat dan Nabi #. Pandangan ini tidak selalu
menuntut relasi kausal langsung yang bersifat prosedural, melainkan memberi ruang bagi simbol, makna, dan perantaraan
sebagai bagian dari pengalaman religius'’. Dalam horizon tersebut, atsar Malik ad-Dar berfungsi sebagai ekspresi simbolik
kesinambungan spiritual, bukan sebagai dalil hukum yang berdiri sendiri atau penentu batas ortodoksi teologis. Sebaliknya,
dalam teologi Islam modern, terjadi kecenderungan kuat menuju rasionalisasi keberagamaan. Relasi manusia dan Tuhan
dipahami sebagai relasi yang harus bersifat langsung, egaliter, dan terdisiplin secara normatif. Praktik religius dievaluasi
berdasarkan kesesuaiannya dengan prinsip keterukuran, kepastian tekstual, dan proseduralitas ibadah'®. Dalam kerangka ini,
bentuk-bentuk mediasi metafisis—termasuk simbolisasi relasi spiritual pascawafat—cenderung dipersepsi sebagai residu
kosmologi lama yang perlu disaring atau ditinggalkan.

Proses ini memiliki paralel struktural dengan konsep disenchantment of the world, yang menggambarkan transformasi
agama dari kosmologi sakral bertingkat menuju tatanan religius yang dirasionalisasi.'® Dalam konteks Islam modern,
rasionalisasi ini tidak berarti sekularisasi atau hilangnya agama, melainkan penataan ulang agama sebagai sistem etis-normatif
yang ketat?’. Kritik hadis berperan penting dalam proses ini dengan berfungsi sebagai mekanisme seleksi dalil: riwayat yang
dianggap tidak kompatibel dengan rasionalitas teologis modern cenderung dikeluarkan dari wilayah legitimasi, meskipun
secara metodologis masih berada dalam kategori mukhtalaf fihi. Perdebatan mengenai konsep wasilah juga mencerminkan
dinamika tersebut. Q.S. al-Ma’idah: 35 sering dirujuk sebagai dasar normatif pencarian wasilah, namun struktur ayat dan
penafsiran klasik menempatkan wasilah dalam kerangka ketakwaan dan amal saleh, bukan sebagai medium personal atau
entitas metafisis yang berdiri sendiri?'. Penekanan modern pada pemaknaan wasilah secara normatif-etik memperkuat
kecenderungan rasionalisasi, di mana kedekatan kepada Allah dipahami sebagai hasil ketaatan aktif dan tanggung jawab
individual, bukan melalui relasi simbolik yang tidak ditetapkan secara eksplisit oleh nash.

14 Wahbah Al-Zuhaili, “56 ,1994 ” 4&ll J seal & 3 5,

15 Muhammad Akmaluddin, “Otoritas Pemahaman Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam: Kritik Ibn al-Labbad al-Maliki
Kepada asy-Syafi’1,” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 2021
<https://api.semanticscholar.org/Corpusld:254396630>.

16 Usman, Wazir, dan Ismail.

17 Rachida Chih, David Jordan, dan S Reichmuth, “The Presence of the Prophet: General Introduction,” The Presence of
the Prophet in Early Modern and Contemporary Islam, 2021 <https://api.semanticscholar.org/Corpusld:244291571>.

18 M Foqara, “Rituals of the tombs of the Just in Islam,” Journal of Contemporary Philosophical and Anthropological
Studies, 2024 <https://api.semanticscholar.org/Corpusld:268799061>.

19 Max Weber dan J Monod, “Démocratic et aristocratic dans la vie américaine,” Cités, 2023
<https://doi.org/10.3917/cite.096.0127>.

20 Mario Marotta, “A Disenchanted World: Max Weber on Magic and Modernity,” Journal of Classical Sociology, 24.3

(2023), 224-42 <https://doi.org/10.1177/1468795x231160716>.
21 (2006 Aol diige i ) "ol B ASAY adlall yola )

(c0) CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 177



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

Dalam konteks inilah hadis Malik ad-Dar menjadi titik simpul kontestasi. Riwayat ini berfungsi sebagai indikator
perbedaan paradigma: bagi satu pihak, ia masih dapat dipahami dalam horizon kosmologi simbolik; bagi pihak lain, ia
dipandang tidak relevan atau bahkan problematik karena tidak memenuhi standar rasionalitas dan pembenaran modern.
Dengan demikian, penilaian terhadap hadis Malik ad-Dar mencerminkan pergeseran otoritas dalil dari akumulasi tradisi
menuju kesesuaian dengan prinsip rasionalitas teologi yang dominan. Temuan utama bagian ini menunjukkan bahwa
perdebatan atas hadis Malik ad-Dar merupakan ekspresi dari proses rasionalisasi teologi Islam modern. Kritik hadis berfungsi
sebagai praktik epistemik yang tidak hanya memverifikasi riwayat, tetapi juga menata ulang batas-batas legitimasi religius,
sehingga perbedaan ijtihad berkembang menjadi kontestasi epistemik dan identitas teologis.

Diskusi Sintesis: Kritik Hadis, Otoritas Dalil, dan Transformasi Rasionalitas Keagamaan

Temuan pada bagian-bagian sebelumnya memperlihatkan bahwa perdebatan mengenai hadis Malik ad-Dar tidak dapat
direduksi menjadi persoalan verifikasi sanad dan matan semata. Riwayat ini justru berfungsi sebagai simpul analitis yang
menyingkap dinamika yang lebih luas, yakni transformasi rasionalitas keagamaan dan pergeseran cara otoritas dalil dibangun
dalam Islam modern. Dalam kerangka ini, kritik hadis tampil sebagai praktik epistemik yang bekerja di bawah horizon
rasionalitas tertentu, bukan sebagai prosedur metodologis yang sepenuhnya netral.?? Dalam tradisi klasik, pluralitas penilaian
terhadap hadis Malik ad-Dar dipahami sebagai konsekuensi wajar dari perbedaan ijtihad. Ketidaksepakatan metodologis tidak
secara otomatis melahirkan polarisasi teologis, karena otoritas dalil tidak ditentukan oleh satu riwayat secara tunggal.
Sebaliknya, dalam diskursus modern, perbedaan metodologis cenderung dimaknai sebagai penanda batas ortodoksi, sehingga
kritik hadis memperoleh fungsi tambahan sebagai mekanisme penertiban praktik keberagamaan. Sintesis ini menunjukkan
bahwa kritik hadis modern tidak hanya mengevaluasi validitas transmisi, tetapi juga menyeleksi bentuk-bentuk religiositas
yang dianggap sah. Dalam proses ini, standar rasionalitas—seperti kepastian tekstual, proseduralitas ibadah, dan penolakan
mediasi metafisis—menjadi kriteria utama legitimasi. Akibatnya, riwayat yang secara metodologis masih berada dalam
wilayah mukhtalaf fihi dapat diposisikan sebagai problem teologis yang harus dieliminasi demi konsistensi rasionalitas.

Dalam perspektif rasionalisasi, dinamika tersebut mencerminkan upaya penataan ulang agama sebagai sistem etis-
normatif yang terdisiplin. Kritik hadis berfungsi sebagai instrumen yang “membersihkan” praktik religius dari unsur simbolik
yang tidak dapat dipertanggungjawabkan secara tekstual. Proses ini tidak identik dengan hilangnya agama, melainkan dengan
perubahan cara agama dipahami, dijalankan, dan dilegitimasi. Dengan kata lain, konflik seputar hadis Malik ad-Dar
mencerminkan ketegangan antara keberagamaan berbasis tradisi simbolik dan keberagamaan yang dirasionalisasi secara ketat.
Implikasi penting dari temuan ini adalah perlunya kehati-hatian metodologis dalam membaca perdebatan hadis kontemporer.
Mengabaikan dimensi epistemologis dan sosiologis kritik hadis berisiko menyederhanakan konflik dalil menjadi oposisi
benar—salah yang simplistik. Sebaliknya, dengan memosisikan hadis Malik ad-Dar sebagai epistemic case, perbedaan penilaian
dapat dipahami sebagai ekspresi perbedaan paradigma keberagamaan dan struktur pembenaran yang digunakan. Sintesis akhir
bagian ini menegaskan hadis Malik ad-Dar bukan sekadar objek kontroversi teknis, melainkan cermin transformasi rasionalitas
teologi Islam modern. Kritik hadis berperan sebagai arena kontestasi otoritas dalil, di mana perbedaan ijtihad berkembang
menjadi konflik epistemik yang berkaitan erat dengan cara agama dipahami dan diinstitusionalisasikan dalam konteks modern.

KESIMPULAN

Artikel ini menunjukkan bahwa perdebatan seputar hadis Malik ad-Dar tidak dapat dipahami secara memadai hanya sebagai
persoalan sahih—da‘if atau valid—tidaknya sebuah riwayat. Dalam tradisi hadis klasik, atsar Malik ad-Dar sejak awal
ditempatkan dalam kategori mukhtalaf fihi dan diperlakukan sebagai medan ijtihad yang sah, tanpa implikasi teologis yang
bersifat final. Perbedaan penilaian ulama klasik terhadap sanad dan matannya mencerminkan fleksibilitas metodologis ilmu
hadis serta pengakuan atas pluralitas pendekatan dalam menentukan kekuatan dalil. Dalam konteks Islam modern, penelitian
ini menemukan bahwa kritik hadis terhadap Malik ad-Dar mengalami pergeseran fungsi. Kritik sanad dan matan tidak lagi
beroperasi semata sebagai instrumen verifikasi transmisi, tetapi juga berfungsi sebagai praktik epistemik yang menata ulang
otoritas dalil dan batas legitimasi keberagamaan. Riwayat yang secara metodologis masih berada dalam wilayah mukhtalaf fihi
kerap diposisikan sebagai problem teologis karena dinilai tidak kompatibel dengan rasionalitas keagamaan yang menekankan
relasi langsung, prosedural, dan minim mediasi metafisis antara manusia dan Tuhan. Dengan memosisikan hadis Malik ad-Dar
sebagai epistemic case, artikel ini menegaskan bahwa konflik yang mengitarinya mencerminkan kontestasi antara dua
paradigma keberagamaan: kosmologi religius klasik yang memberi ruang bagi struktur simbolik dan perantaraan, serta teologi
rasional-modern yang menuntut kepastian tekstual dan disiplin normatif. Dalam kerangka rasionalisasi dan disenchantment,
kritik hadis berfungsi sebagai mekanisme seleksi dalil yang tidak hanya menguji validitas riwayat, tetapi juga mengonstruksi
bentuk keberagamaan yang dianggap sah dalam horizon modern. Kontribusi utama penelitian ini terletak pada perluasan kajian
hadis dari ranah verifikasi teknis menuju analisis epistemologis atas konstruksi dan negosiasi otoritas dalil. Pendekatan ini
memungkinkan pembacaan yang lebih proporsional terhadap perbedaan ijtihadr serta menghindarkan reduksi perdebatan dalil
menjadi polarisasi teologis yang bersifat biner dan final.

22 Aan Rukmana, “Kedudukan Akal dalam al-Qur’an dan al-Hadis,” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Keislaman,
1.1(2019) 23-34 h'rtpq' doi org/10.36671/mumtaz vl il.2

(c0) CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 178



Menulis : Jurnal Penelitian Nusantara E-ISSN : 3088-988X

UCAPAN TERIMA KASIH

Dalam tulisan sederhana ini, penulis menyadari bahkan tulisan ini dapat diselesaikan tidak terlepas dari bimbingan, bantuan,
serta arahan dari dosen pembimbing. Oleh sebab itu, peneliti mengucap-kan banyak terima kasih untuk semua pihak yang telah
berkontribusi terutama kepada Jannatul Husna, Ph.D yang mengarahkan dalam penulisan jurnal ini

DAFTAR PUSTAKA

Akmaluddin, Muhammad, “Otoritas Pemahaman Hadis Sebagai Sumber Hukum Islam: Kritik Ibn al-Labbad al-Maliki Kepada
asy-Syafi’1,” Al-Mazaahib: Jurnal Perbandingan Hukum, 2021 <https://api.semanticscholar.org/Corpusld:254396630>

Al-Zuhaili, Wahbah, “56 ,1994 » 43l J pal 8 30a 4}l

Amarullah, Risal Q, “Kebenaran [lmiah,” Edusifa Jurnal Pendidikan Islam, 9.1 (2023)
<https://doi.org/10.56146/edusifa.v9il.106>

Chih, Rachida, David Jordan, dan S Reichmuth, “The Presence of the Prophet: General Introduction,” The Presence of the
Prophet in Early Modern and Contemporary Islam, 2021 <https://api.semanticscholar.org/Corpusld:244291571>
Duderija, Adis, “The Concept of Sunna in Progressive Muslim Thought,” Icr Journal, 13.1 (2022), 13648
<https://doi.org/10.52282/icr.v13i1.868>

Fogara, M, “Rituals of the tombs of the Just in Islam,” Journal of Contemporary Philosophical and Anthropological Studies,
2024 <https://api.semanticscholar.org/Corpusld:268799061>

Marotta, Mario, “A Disenchanted World: Max Weber on Magic and Modernity,” Journal of Classical Sociology, 24.3 (2023),
22442 <https://doi.org/10.1177/1468795x231160716>

Nazar, Ali, “THE MEANING OF ‘AN‘ANAH AMONG TRANSMISSION TERMS: A Historical Review Based on Primary
Hadith Sources from the 2nd to the 6th Century AH,” Nabawi: Journal of Hadith Studies, 2024
<https://api.semanticscholar.org/Corpusld:277053506>

Nurhakim, Haditsa Q, dan Adang Hambali, “Hakikat Pengetahuan Dalam Perspektif Filsafat Ilmu,” Idarotuna, 2024, 167-76
<https://doi.org/10.29313/idarotuna.v1i2.5705>

Pahrudin, Ade, “Tipologi Studi Hadis Kontemporer Di Indonesia (Studi Terhadap Artikel Jurnal Terindeks Moraref Tahun
2017-2021),” Al Quds Jurnal Studi Alquran Dan Hadis, 6.2 (2022), 593 <https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4087>

Rizapoor, Habiburrahman, Aminullah Poya, dan Zaifullah Athari, “The Relationship Between Prophetic Hadith and Intellect:
A Critical Examination of the Scholarly Discourse,” International Journal of Islamic Studies Higher Education, 2023
<https://api.semanticscholar.org/Corpusld:264324489>

Rukmana, Aan, “Kedudukan Akal dalam al-Qur’an dan al-Hadis,” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Keislaman, 1.1
(2019), 23-34 <https://doi.org/10.36671/mumtaz.v1il.2>

Safitri, Diah, Syamsul Mawardi Marna, dan Ahmad Syaifuddin Amin, “Metodologi Pembacaan Kritis Atas Kajian Orientalis
Terhadap Hadis,” Madinah: Jurnal Studi Islam, 10.1 (2023), 11-29 <https://doi.org/10.58518/madinah.v10i1.1495>

SHOLEH, AHMAD, “Metode istinbath hukum sayyid muhammad ‘alawi al maliki dan syaikh nasiruddin al albani tentang
hukum tawassul,” 2024

Usman, A H, R Wazir, dan Zanariah Ismail, “The notion of liberalisation on the Anti-Hadith Movement and its impact on
society,” al-Irsyad: Journal of Islamic and Contemporary Issues, 2017
<https://api.semanticscholar.org/Corpusld:197789716>

Wardhani, Nanda K, Evie M Zulfah, Moh I F A.J, dan Dirra E Humaira, “The Urgency of Abou El Fadl’s Hermeneutics in the
Book ‘In the Name of God,”” Transformatif, 7.2 (2023), 169—80 <https://doi.org/10.23971/tf.v7i2.7324>

Weber, Max, dan J Monod, “Démocratiec et aristocratic dans la vie américaine,” Cités, 2023
<https://doi.org/10.3917/cite.096.0127>

Yulian Purnama, S.Kom, “Hadis, Atsar, Kisah Dha’if dan Palsu Seputar Tawassul (2),” 2008 <https://muslim.or.id/297 -atsar-
seputar-tawasul.htm1> [diakses 6 Januari 2026]

(1996 253 el jall 438 13 siad) Anaall) (oY) | o 80l inam = gk s Ll i sl Can 0

(2006 M e 135 1) "l oS qalall® sk 3l

(1989 @5l 5 il 2 )l 4 1l ) Y1 Anslall | Crnalf elale 44 jma (4 2LE Y/ QS e o JAA ey sl )

(c0) CC Attribution-ShareAlike 4.0 License. Page - 179



